
27 

 

BAB III 

MAKNA RITUAL NOTOKNG 

 

A. Proses Pelaksanaan Ritual Notokng 

1. Proses Persiapan Ritual Notokng 

Sebelum pelaksanaan ritual Notokng dilakukan serangkain perisapan 

yang diawali dengan pembentukan panitia. Setelah terbentuknya kepanitiaan, 

panitia beserta temenggung dan pengikutnya melakukan rapat kesepakatan 

apakah Notokng akan berlangsung selama satu hari satu malam, tiga hari tiga 

malam atau bahkan tujuh hari tujuh malam. Dan terdapat juga perbedaan 

penggunaan media ritual berdasarkan berapa lama waktu penyelenggaraan. 

Apabila Notokng dilaksanakan satu hari satu malam ritual dilakukan secara 

sederhana dengan menggunakan delapan ekor ayam kampung (tiga jantan dan 

lima betina). Namun, jika diselenggarakan tiga hari tiga malam, maka 

menggunakan seekor babi sebagai persembahan.  

Setelah ditentukan berapa lama Notokng berlangsung, panitia kemudian 

mendatangi setiap rumah tangga untuk mengumpulkan sumbangan berupa 

beras hasil panen padi, yaitu sebanyak satu canting per kartu keluarga. Tidak 

jarang masyarakat secara sukarela menambahkan sumbangan berupa uang 

tunai sebagai bentuk partisipasi. Semenjak pemerintah desa mulai ikut serta 

mendukung dalam pelaksanaan Notokng dan berpartisipasi dalam 

kepanitiaan, panitia juga membuat proposal resmi yang diajukan kepada 

perusahaan-perusahaan besar serta instansi pemerintah daerah, sehingga 

kebutuhan pelaksanaan Notokng dapat tercapai (Kristian Jose Maldini, 1 

Agustus 2025). 

Tampak dari aspek organisasi dan sosial, pelaksanaan ritual Notokng 

diawali dengan pembentukan panitia yang memiliki fungsi penting, tidak 

hanya sebatas pengatur jalannya acara, tetapi juga sebagai penghubung antara 

temenggung selaku pemimpin adat dengan masyarakat, serta pengelola 

kebutuhan logistik. Dalam konteks ini terlihat bahwa keberadaan panitia 

merepresentasikan keteraturan sosial dan kerja kolektif masyarakat. Selain 



28 

 

 

 

itu, keterlibatan pemerintah desa dan perusahaan melalui proposal resmi juga 

menandakan adanya transformasi tradisi ke ranah formal. Hal tersebut 

mencerminkan bahwa ritual Notokng telah mengalami adaptasi dalam konteks 

modern, namun nilai-nilai kebersamaan dan warisan leluhur tetap 

dipertahankan. 

Hal ini sejalan dengan pendapat Hariyanti & Anggara (2023:1140) yang 

menegaskan “nilai gotong-royong dan solidaritas. Solidnya orang Dayak itu 

ya tidak diragukan lagi. Dengan adanya gawai Dayak itu pastinya untuk 

mempersiapkan hal itu tidak mudah dan tidak instan, makanya di situ kita 

biasanya membuat suatu kepanitiaan yang memang di sana itu orang-orang 

Dayak yang menjadi panitia”. 

Selain itu, keterlibatan pemerintah dan berbagai unsur masyarakat juga 

disebut Hariyanti & Anggara (2023:1144) bahwa “kolaborasi aktif dari 

seluruh kalangam baik dari pemerintah, tokoh adat, tokoh agama, pemuda, 

dan masyarakat diperlukan untuk mensukseskan perayaan Gawai Dayak”. 

Berdasarkan pernyataan diatas menegaskan bahwa Notokng bukan hanya soal 

nilai religius, tetapi juga mengandung nilai sosial berupa solidaritas, gotong-

royong dapat dipandang sebagai ruang kultural di mana nilai spiritual, 

simbolik, dan sosial bertemu dalam satu kesatuan praktik. Ritual ini juga 

menegaskan bahwa kehidupan masyarakat Dayak Mali berlandaskan pada 

keseimbangan, menjaga hubungan dengan leluhur, merawat keterikatan 

dengan alam, serta memperkuat hubungan sosial melalui partisipasi aktif. 

Artinya, notokng tidak hanya berfungsi untuk memohon perlindungan dan 

keselamatan, tetapi juga menjadi media pemeliharaan identitas Dayak dan 

sarana reproduksi nilai-nilai kebudayaan. 

a. Besampak 

Pelaksanaan ritual Notokng ini lebih sering selenggarakan selama tiga 

hari tiga malam. Di hari pertama, sekitar pukul tujuh pagi, temenggung 

beserta enam orang pengikutnya melakukan proses besampak (menuturkan 

mantra atau doa) di tiga titik utama sebagai tempat penanda, yaitu Simpang 

Sinto, Angan Pelanjau, dan sungai. Prosesi ini merupakan bentuk ungkapan 



29 

 

 

 

“permisi” atau permohonan izin kepada leluhur agar upacara ritual Notokng 

terlaksana dengan baik. Besampak dilakukan sebelum memulai prosesi inti 

ritual Notokng. Besampak disertai dengan menghamburkan beras banyu, serta 

mempersembahkan sesaji berupa ayam, darah ayam, beras banyu, dan tuak 

yaitu simbol sebagai “makanan” para leluhur yang ditempatkan di atas 

anyaman daun kelapa (Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Hal ini sejalan dengan temuan Maunati (2011:158) yang menyatakan 

bahwa sesaji dan benda ritual masyarakat Dayak tidak hanya berupa 

pemberian materi, melainkan sarat makna simbolik sebagai sarana 

komunikasi dengan roh leluhur. Pernyataan tersebut menegaskan bahwa 

keduanya mencerminkan hal yang sama yakni ritual Notokng bukan sekedar 

kegiatan adat, tetapi sebuah wujud kepercayaan dan penghormatan terhadap 

leluhur yang memiliki makna simbolik yang mendalam. Melalui prosesi 

besampak dan pemberian sesaji, masyarakat Dayak Mali mengskspresikan 

rasa hormat, syukur, dan permohonan restu kepada roh leluhur agar 

kehidupan mereka tetap seimbang, aman, dan tentram.  

Dengan demikian, besampak dalam Notokng merupakan prosesi yang 

kaya akan makna, tidak hanya sebagai pembuka upacara tapi juga sebagai 

dasar spritual yang menentukan keberlangsungan seluruh rangkaian ritual. 

Berdasarkan pengamatan di lapangan pada saat pelaksanaan ritual Notokng, 

pelaksanaan besampak tampak berjalan dengan teratur, dipimpin langsung 

oleh temenggung bersama enam orang pengikutnya. Prosesi ini 

memperlihatkan perpaduan antara tindakan simbolik dan penghormatan 

terhadap leluhur. Mulai dari besampak disertai dengan menghamburkan beras 

banyu, hingga mempersembahkan sesaji berupa ayam, darah ayam, dan tuak. 

b. Mempersiapkan Sesaji dan Tengkorak Pusaka 

Setelah selesai malakukan besampak, temenggung bersama enam orang 

pengikutnya mulai memperisapkan sesaji sekaligus menurunkan tengkorak 

pusaka yang disimpan di bagian atas rumah berlantai dua. Sesaji yang 

dipersiapkan antara lain beras ketan, jawa’, mentimun, soyo, lilin putih dan 

pelita, darah ayam, telur ayam yang telah dibelah, paku, binar (uang timah 



30 

 

 

 

berwarna kuning), daun sabang, tumpi, pulut (lemang), serta seekor ayam 

yang disembelih dan dipanggang. Tengkorak yang disebut sebagai “orang 

tua” terlebih dahulu dimandikan dengan menggunakan daun langir dan buah 

jalong, kemudian barulah dapat dibawa ketenda utama (Lorensius Lamat, 

Wawancara 1 Agustus 2025). 

Setelah proses menyiapkan sesaji dan memandikan tengkorak, 

selanjutnya sesaji dan tengkorak diletakan di atas pahar (penadah), dengan 

pahar yang berbeda. Seluruh sesaji ditempatkan pada pahar berukuran besar 

yang dialasi kain putih, sementara tengkorak diletakan pada pahar kecil 

dengan alas kain kuning. Penataan ini memiliki makna simbolik tersendiri, 

yaitu perbedaan antara benda pusaka dengan persembahan ritual. Setelah 

semua rangkaian persiapan selesai, pada sore hari sekitar pukul enam, prosesi 

inti Notokng resmi dimulai (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Aspek persiapan sesaji memperlihatkan bahawa masyarakat Dayak 

Mali tidak sekedar menghadirkan benda-benda ritual, melainkan menyusun 

repesentasi alam semesta mereka dalam bentuk material. beras ketan, jawa’, 

mentimun, soyo, lilin putih dan pelita, darah ayam, telur ayam yang telah 

dibelah, paku, binar (uang timah berwarna kuning), daun sabang, tumpi, pulut 

(lemang), serta seekor ayam yang disembelih dan dipanggang hingga sayuran 

seperti mentimun dan soyo tidak hanya bernilai fisik, tetapi juga 

melambangkan keterikatan, pengorbanan, penerapa spiritual, hingga 

keseimbangan alam. Pernyataan diatas sejalan dengan pemikiran Maunati 

(2011:158) menjelaskan bahwa sesaji dan benda ritual masyarakat Dayak 

tidak hanya berupa pemberian materi, melainkan sarat makna simbolik 

sebagai sarana komunikasi dengan roh leluhur. Dari sudut pandang 

antropologi simbolik, sesaji berfungsi sebagai media komunikasi antara 

manusia dengan leluhur, sekaligus menjadi sarana menjaga keharmonisan 

alam semesta. 

Tampak jelas pada saat prosesi persiapan ini memperlihatkan struktur 

yang teratur, di mana setiap tahap memiliki kedudukan penting dan tidak bisa 

dipisahkan. Menurunkan tengkorak pusaka dari rumah panggung bertingkat 



31 

 

 

 

dua menunjukkan penghormatan kepada leluhur yang dianggap sebagai 

sumber kekuatan spiritual. Penempatan pusaka di tempat tinggi menegaskan 

statusnya yang sakral, sehingga proses menurunkannya menjadi simbol 

keterhubungan antara dunia roh dan dunia manusia. Hal ini kembali 

ditegaskan oleh Maunati (2011:153) bahwa tengkorak kering dipandang 

mengandung roh leluhur yang memberi kekuatan spiritual sehingga harus 

diperlakukan dengan penuh penghormatan dalam setiap ritual. 

Perlakuan khusus terhadap tengkorak pusaka mengungkapkan cara 

masyarakat membangun relasi dengan leluhur. Tengkorak dimandikan 

dengan daun langir dan buah jalong, bahan alami yang dipercaya memilki 

daya penyucian. Penempatan tengkorak di atas pahar kecil beralas kain 

kuning menunjukan pengertian simbolik, di mana warna kuning dimaknai 

sebagai keagungan dan kekuatan, berbeda dengan kain putih untuk sesaji 

yang melambangkan kesucian. Perbedaan ini menciptakan batas tugas antara 

persembahan ritual dan pusaka sakral, sekaligus menegaskan kedudukan 

tengkorak sebagai pusat prosesi. 

Secara sosial, prosesi ini juga menunjukan adanya keterkaitan dengsn 

masyarakat Dayak Mali. Temenggung sebagai pemimpin ritual tampil sebagai 

figur sentral, bukan hanya sebagai pemegang otoritas adat, tetapi juga sebagai 

mediator sipritual. Kehadiran pengikut dan partisipasi masyarakat 

menciptakan rasa kebersamaan yang memperkuat identitas mereka. 

2. Proses Inti Ritual Notokng 

a. Berimah 

Prosesi inti Notokng diawali dengan berimah. Ritual ini sebagai 

ungkapan rasa syukur atas hasil panen padi yang melimpah, meminta berkat 

kesehatan serta keselamatan. Selain itu, berimah juga bermakna sebagai doa 

agar tanaman padi di tahun berikutnya terhindar dari berbagai hama maupun 

penyakit, seperti sampar, ulat, ataupun buntak (belalang), yang berpotensi 

merusak hasil panen (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Dalam prosesi Notokng, tahapan awal berimah dipahami sebagai doa 

pembuka yang ditujukan kepada leluhur, dengan tujuan memohon izin agar 



32 

 

 

 

ritual dapat berlangsung dengan lancar, serta sebagai ungkapan syukur atas 

panen padi yang melimpah. Berimah juga mengandung doa agar tanaman 

padi di tahun berikutnya terhindar dari hama dan penyakit yang dapat 

merusak hasil panen. Hasil pengamatan ini memiliki kesesuaian dengan Murti 

(2019:16) yang mengatakan “Suasana sakral terdapat pada lantunan doa, dan 

sesajen yang terdapat pada upacara adat. Doa yang biasa dilantunkan berupa 

nyanyian yang khas dengan cengkokan-cengkokannya”. Pernyataan tersebut 

diperkuat oleh pernyataan Kiring (2023:72) yang menjelaskan bahwa “Ritual 

adat dalam masyarakat Dayak yaitu suatu kegiatan atau upacara yang 

dilakukan oleh masyarakat Dayak sebagai perwujudan ucapan syukur kepada 

Tuhan, atas pertolongan dalam melakukan pekerjaan, serta telah menjauhkan 

segala penyakit dari suku atau masyarakat Dayak, diantaranya yaitu ritual 

agama, ritual panen raya”.  

Ini memperlihatkan bahwa fungsi ritual masyarakat Dayak baik 

Notokng maupun ritual panen lainnya, memiliki landasan yang sama, yaitu 

sebagai wujud syukur dan permohonan perlindungan. Dengan demikian, 

berimah pada Notokng dapat dipandang sebagai bagian penting dari tradisi 

Dayak yang lebih luas, di mana aktivitas agraris atau pertanian selalu diiringi 

dengan ritual syukur dan doa kepada leluhur serta Jubata (Tuhan) agar 

kehidupan tetap seimbang dan harmonis. 

b. Tarian Sakral Ritual Notokng dan Bejaga Empana 

Setelah prosesi berimah, dilanjutkan dengan pertunjukan tarian sakral 

yang dilakaukan oleh dua orang, yaitu temenggung dan seorang dukun 

pilihan. Dalam tarian tersebut salah satu dari mereka ada yang membawa 

tengkorak dan satunya lagi membawa tangkit (mandau atau parang) yang 

telah diolesi dengan daun sirih, darah ayam, serta darah babi. Sebelum tarian 

dimulai, beras banyu terlebih dahulu dihamburkan sebagai simbol permisi 

kepada leluhur. Tarian kemudian dipentaskan dengan iringan musik 

tradisional berupa gong, totokng, dan kulintang, yang disertai dengan seruan 

taritu sebanyak tujuh kali sebagai penegasan kesakralan ritual Notokng 

(Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025). 



33 

 

 

 

Setelah tarian usai, temenggung berserta enam orang pengikutnya 

melaksanakan bejaga empana selama tiga hari tiga malam. Kegiatan ini 

diiringi dengan berbagai hiburan tradisioanal, seperti ganjor, kolok-kolok, 

ceme, dan belabas, serta warung-warung kecil yang ikut meramaikan 

suasana. Musik tradisioanal dimainkan tanpa henti hingga waktu penutupan 

Notokng (Kristian Jose Maldini, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Tampak pada pelaksanaan prosesi ini rangkaian kegiatan tersebut 

menunjukan adanya perpaduan antara dimensi sakral dan dimensi sosial. 

Tarian sakral menekankan hubungan spiritual dengan leluhur melalui simbol-

simbol yang digunakan pada saat ritual sedang berjalan, sedangkan bejaga 

empana menjadi ruang kebersamaan yang mempererat solidaritas 

antarmasyarakat sekaligus memberi ruang hiburan bagi masyarakat. 

 Ini sejalan dengan pernyataan Farahdiyana, Effendi, & Mansyur, 

(2024: 749) yang mengatakan bahwa “Aruh Buntang Mamali Mati ini 

upacara sakral biasanya diiringi dengan nyanyian, tarian, musik dan hiburan 

untuk leluhur. Upacara ini bisa berlangsung 3 hingga 14 hari, menjadi ruang 

interaksi dan kebersamaan masyarakat”. Pernyataan tersebut menegaskan 

bahwa inti dari ritual adalah sakralitas, ditandai dengan pelaksanaan upacara 

untuk menghormti leluhur. Adanya nyanyian, tarian, dan musik bukan 

sekedar hiburan, tetapi berfungsi sebagai media persembahan spriritual. 

Ritual berperan sebagai bentuk komunikasi simbolik dengan dunia roh. 

Tindakan simbolis ini berupa tarian sarkal pada Notokng, berfungsi sebagai 

penghubung manusia dengan leluhur. Dalam konteks Notokng, misalnya 

tarian sakral yang dibawakan oleh temenggung dan dukun pilihan memliki 

fungsi yang sama dengan tarian dan musik dalam Aruh Buntang, yaitu 

menghubungkan manusia dengan kekuatan roh. 

Upacara adat bukan hanya ruang penghormatan religius, tetapi 

sekaligus menjadi wadah interaksi dan kebersamaan masyarakat. Hal ini 

tampak dalam prosesi bejaga empana pada ritual Notokng yang berlangsung 

tiga hari tiga malam. pada tahap ini, ritual menjadi ruang sosial tempat 



34 

 

 

 

masyrakat saling berinteraksi, menikmati hiburan tradisional, serta 

mempererat solidaritasi.  

Dengan demikian, ritual Dayak senantiasa memadukan dua dimensi 

utama, yaitu dimensi sakral yang menekankan penghormatan kepada leluhur 

melalui doa, tarian, dan musik, serta dimensi sosial yang memperkuat ikatan 

kebersamaan melalui interaksi, hiburan, dan solidaritas masyarakat. Oleh 

karena itu, baik dalam Aruh Butang Mamali Mati maupun dalam prosesi 

Notokng Tarian Sakral Ritual Notokng dan Bejaga Empana, memiliki fungsi 

menjaga hubungan spiritual dengan leluhur sekaligus mempererat hubungan 

sosial antarmasyarakat.  

3. Proses Penutupan Ritual Notokng 

Penyelesai Ritual Notokng ke Masa Bepantang. Pada hari kedua sekitar pukul 

dua siang, sesaji dan tengkorak mulai dikemasi. Tengkorak yang sebelumnya 

diturunkan kemudian dimandikan kembali sebagaimana pada awal 

prosesinya, sebelum akhirnya disimpan kembali di tempat asalnya. Setelah itu 

temenggung kembali melakukan besampak sebagai tanda bahwa ritual 

Notokng telah berakhir. Namun, pada sore harinya sekitar pukul lima, 

dilaksanakan lagi besampak dengan tujuan mulainya masa bepantang 

(Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Pada hari ketiga, yaitu hari penutupan riual Notokng dilakukan Pantang 

yang dilaksanakan selama satu hari atau istilahnya “sehari semalam”, 

masyarakat dilarang keluar rumah, berkunjung ketempat lain, pergi ke hutan, 

memetik daun, ataupun menimbulkan kebisingan. Aturan ini berlaku di 

seluruh dusun yang ada di Desa Angan tembawang, yaitu Angan Tutu, Angan 

Landak, Angan Limau, Angan Pelanjau, Angan Rampan, Angan Bangka, dan 

Angan Tembawang. Pelanggaran terhadap aturan bepantang akan dikenakan 

sanksi adat Talung, yaitu menyerahkan seekor ayam, satu buah piring, uang 

sebesar Rp. 100.000, serta arak seberat 1kg (Lorensius Lamat, Wawancara 1 

Agustus 2025). 

Tampak bahawa prosesi ini merupakan bagian penting dari peutupan 

ritul Notokng, di mana setiap dilakukan secara teratur dan penuh makna. Pada 



35 

 

 

 

hari kedua sekitar pukul dua siang, sesaji dan tengkorak mulai dikemasi. 

Tengkorak yang sebelumnya digunakan dalam ritual dimandikan kembali 

sebelum dikembalikan ke tempat asalnya. Hal ini menunjukkan adanya siklus 

sakral, yakni pensucian ulang sebagai tanda berakhirnya rangkaian utama 

ritual. Dikemudian sore harinya temenggung kembali melakukan besampak 

sebagai tanda penutupan acara inti ritual Notokng dan sebagai tanda 

dimulainya masa bepantang. 

Berdasarkan pernyataan sumber lisan (Lorensisus Lamat,Wawancara 1 

Agustus 2025) pada hari ketiga, suasana di tujuh dusun di Desa Angan 

Tembawang menjadi sangat hening. Seluruh masyarakat menjalani masa 

bepantang selama “sehari semalam”. Tidak ada masyarakat yang keluar 

rumah, pergi ke hutan, memetik daun, ataupun menimbulkan kebisingan.  

Hal ini menciptakan suasana khidmat, memperlihatkan kepatuhan 

masyarakat terhadap aturan adat. Sanksi adat Talung yang diberikan kepada 

pelanggar bukan hanya berfungsi sebagai hukuman, tetapi juga sebagai 

pengingat agar nilai kesakralan ritual tetap terjaga. Setelah masa bepantang 

usai, kehidupan masyarakat kembali berjalan normal, masyarakat mulai 

berinteraksi dan bekerja seperti biasanya. Karena masa bepantang telah 

selesai sesaji berupa pengkaras dibagikan kepada tujuh orang inti yang 

berperan langsung pada saat pelaksanaan ritual Notokng berjalan, terdiri dari 

temenggung, tiga dukun, dan tiga orang awam. Prosesi pembagian ini 

menegaskan adanya nilai keadilan dan penghargaan terhadap mereka yang 

menjaga jalannya ritual Notokng.  

Hal tersebut sejalan dengan penemuan Rinda (2023:76) yang 

menjelaskan bahwa Balala’ dipahami sebagai masa berpantang yang tidak 

hanya berupa larangan fisik, tetapi juga dimaknai sebagai sarana 

penyembuhan diri secara jasmani maupun rohani. Selama masa itu, 

masyarakat menahan diri dari aktivitas sehari-hari, seperti bekerja atau 

memetik daun, sehingga tercipta suasana hening demi tujuan spiritual. 

Dengan demikian, baik bepantang dalam Notokng maupun Balala’ pada 

masyarakat Dayak Kanayatn sama-sama menekankan pentingnya masa 



36 

 

 

 

pantang sebagai sarana menciptakan suasana sakral, menjaga keteraturan 

sosial, dan memperkuat dimensi spiritual masyarakat. 

Setelah masa bepantang berakhir di hari ketiga Notokng, aktivitas 

masyarakat kembali berjalan normal seperti biasanya. Pada tahap ini, sesaji 

dari prosesi berimah yaitu pengkaras yang berupa beras, paku, uang sebesar 

Rp.400.000, satu bungkus garam, tumpi dan ayam. Pengkaras tersebut dibagi 

rata kepada tujuh orang yang terlibat langsung dalam pelaksanaan ritual 

Notokng. Ketujuh orang tersebut terdiri atas satu temenggung, tiga orang 

dukun, dan tiga orang awam (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Pada hari keempat atau kelima setelah seluruh rangkaian kegiatan 

selesai, tenda tempat berlangsungnya ritual Notokng dibongkar. Prosesi 

pembongkaran ini ditandai dengan penyembelihan seekor ayam dalam ritual 

bekibau dimaknai sebagai penutup resmi pelaksanaan Notokng. Dalam 

prosesi penutupan ini, beras banyu kembali digunakan sebagai media 

simbolik untuk menegaskan bahwa seluruh rangkaian ritual telah usai dan 

kehidupan masyarakat dapat kembali pada aktivitas sehari-hari (Bernandus 

Enje, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Tampak pada hari berikutnya tenda tempat berlangsungnya prosesi 

ritual Notokng dibongkar. Sebelum pembongkaran, dilakukan ritual bekibau 

dengan menyembelih seekor ayam. Simbol beras banyu kembali digunakan 

sebagai penegasan bahwa seluruh rangkaian kegiatan ritual Notokng benar-

benar telah berakhir. Pada tahapan ini, penutupan resmi tidak hanya 

bermakna mengakhiri prosesi, tetapi juga menjadi tanda transisi, di mana 

masyarakat kembali sepenuhnya ke kehidupan sehari-hari setelah melalui 

masa sakral yang penuh aturan. 

Ini sejalan dengan pernyataan Firmansyah, dkk (2021:152) bahawa 

penutupan tradisi Balala’ dilakukan melalui upacara Bungkas Lala’ yang 

menandai berakhirnya masa pantang. Upacara ini dianggap sebagai cara 

masyarakat untuk menyampaikan kepada leluhur dan Jubata (Tuhan) bahwa 

seluruh rangkaian prosesi adat telah selesai, sehingga kehidupan dapat 

kembali normal. Dengan demikian, baik Balala’ maupun Notokng memiki 



37 

 

 

 

persamaan dalam fungsi penutupan ritual sebagai simbol transisi. Pada 

Balala’, penutupan diwujudkan melalui upacara Bungkas Lala’, sedangkan 

Notokng dilakukan dengan ritual Bekibau meskipun keduanya melalui proses 

ritual yang berbeda, tetapi sama-sama sebagai tanda penyampaian kepada 

leluhur dan Jubata (Tuhan) bahwa masa pantang benar-benar telah berakhir. 

 

B. Simbol-Simbol Budaya dalam Ritual Notokng 

Simbol-simbol yang digunakan dalam ritual Notokng ini memiliki 

makna spiritual yang mendalam bagi masyarakat Dayak Mali. Untuk menjaga 

dan meningkatkan kesakralannya, dilakukan prosesi kibau sebagai bentuk 

permohonan kekuatan kepada leluhur agar setiap simbol yang digunakan 

tetap memiliki kekuatan magis serta mampu menjalankan fungsinya secara 

spiritual. Dan hingga saat ini, seluruh simbol dalam ritual Notokng tidak 

mengalami perubahan maupun pergantian (Lorensius Lamat, 1 Agustus 

2025). 

Koentjaraningrat (2009:20) mengatakan bahwa setiap wujud 

kebudayaan mengandung simbol, baik dalam bentuk gagasan, aktivitas, 

maupun hasil karya, yang berfungsi menyampaikan makna dalam kehidupan 

masyarakat. Begitu pula dalam ritual Notokng masyarakat Dayak Mali, 

simbol-simbol yang digunakan tidak hanya berperan sebagai perlengkap 

upacara tetapi juga representasi dari hubungan mereka dengan leluhur, alam, 

serta Jubata (Tuhan). Selain itu, simbol juga memperkuat rasa kebersamaan 

dan persatuan dalam masyarakat, karena melalui simbol nilai-nilai budaya 

bisa terus diwariskan kepada generasi berikutnya. Sehingga ritual Notokng 

bukan hanya menjadi tradisi, tetapi juga menjaga keseimbangan hubungan 

manusia dengan leluhur, alam dan Jubata (Tuhan). 

Hal ini juga sejalan dengan temuan Hariadi & Herlina (2020:144) 

menjelaskan bahwa dalam ritual Nyangahatn Ka’Saka Panen Padi, berbagai 

simbol seperti mantra, sesaji, dan peraga adat berfungsi sebagai sarana 

komunikasi masyarakat Dayak dengan Jubata dan roh leluhur. Simbol-simbol 

tersebut tidak hanya menjadi perlengkapan ritual, tetapi juga 



38 

 

 

 

merepresentasikan hubungan sakral antara manusia, alam, dan kekuatan 

spiritual, serta diwariskan lintas generasi sebagai bagian dari identitas budaya. 

1. Tengkorak 

Tengkorak dianggap sebagai pusaka kampung yang paling sakral 

karena diyakini menjadi media komunikasi antara masyarakat dengan leluhur. 

Keberadaannya menempati posisi utama dalam seluruh rangkain ritual, sebab 

dipercaya mampu menjaga keselamatan sekaligus menjamin keberlangsungan 

hidup masyarakat (Lorensisus lamat, Wawancara 1 Agustus 2025). 

2. Sesaji  

Sesaji dimaknai sebagai bentuk pemberian “makan” kepada leluhur 

yang dipercaya menjaga keseimbangan hubungan antara dunia manusia dan 

dunia gaib. Sesaji yang digunakan cukup beragam, antara lain beras ketan, 

jawa’, mentimun, soyo, lilin putih, darah ayam, telur ayam yang dibelah, 

paku, binar (uang timah berwarna kuning), daun sabang, tumpi (cucur), pulut 

(lemang), serta ayam yang disembelih dan dipanggang. Seluruh sesaji 

tersebut mewakili ungkapan rasa syukur sekaligus permohonan akan 

keselamatan, keberhasilan panen, dan kesejahteraan hidup masyarakat dayak 

Mali (Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 2025). 

3. Beras Banyu 

Beras banyu dimaknai sebagai simbol kesucian dan pembersihan yang 

berfungsi menjaga keharmonisan antara manusia dengan alam serta leluhur, 

bentuk penghormatan sekaligus simbol “permisi” sebelum memasuki 

rangkaian upacara sakral. Dalam prktik ritual, beras banyu digunakan pada 

prosesi besampak, berimah maupun bekibau (Eleng, Wawancara 1 Agustus 

2025). 

4. Beras Kuning 

Beras kuning diartikan sebagai simbol kemakmuran, kejayaan, dan 

keberkahan yang senantiasa diharapkan hadir dalam kehidupan masyarakat 

dayak Mali. Keberadaan beras kuning dalam upacara ritual Notokng dipakai 

sebagai lambang doa agar seluruh masyarakat dayak Mali dapat hidupdalam 



39 

 

 

 

kecukupan, meraih kejayaan, serta memperoleh keberkahan dari leluhur 

maupun Sang Pencipta (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025). 

5. Beras Hijau 

Beras hijau dimaknai sebagai lambang kesuburan tanah, keberhasilan 

panen, dan kesehatan masyarakat dayak Mali. Beras hijau dalam ritual 

Notokng mencerminkan harapan agar ladang tumbuh subur berbebas dari 

sampar serta hewan-hewan yang dapat memperhambat dan merusak 

pertumbuhan padi (Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025). 

6. Pahar 

Pahar merupakan wadah khusus yang digunakan dalam upacara ritual 

Notokng sebagai tempat meletakan perlengkapan sakral. Pahar berukuran 

besar yang dialasi kain putih untuk penadah sesaji, sedangkan pahar 

beukuran kecil yang dialasi kain kuning untuk menempatkan tengkorak. 

Pemilihan warna putih dan kuning bukan tanpa makna, sebab putih 

melambangkan kesucian, sementara kuning lelambangkan keagungan dan 

kehormatan leluhur (Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025). 

7. Aksesoris yang digunakan Dalam Tarian Sakral Ritual Notokng 

a) Sigar, penahan sarung agar mengembang saat menari, menambah 

keindahan gerak. 

b) Tangkit (maundau/parang), melambangkan kekuatan, dan perlindungan. 

c) Sarung dan selinut, berfungsi sebagai pakaian adat yang menegaskan 

identitas budaya dan tradisi leluhur. 

d) Bulu burung elang, simbol kekuatan dan kewibawaan, karena burung 

elang laut dipandang sebagai hewan yang gagah dan luhur. 

e) Kain merah, digunakan untuk mengikat bulu elang, melambangkan 

keberanian dalam menjalani kehidupan maupun ritual. 

f) Garong/Gerenteng, dikiat di kaki penari, menghasilkan bunyi sebagai 

pengiring tarian sakral (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025). 

 

 

 



40 

 

 

 

8. Alat Musik Tradisional Ritual Notokng 

a) Totokng, totokng alat musik tradisional yang mirip dengan bedug 

adalah alat musik yang digunakan dalam ritual Notokng yang berfungsi 

sebagai iringan tari-tarian dalam upacara. 

b) Gong, menghasilkan bunyi berdentum yang dalam, berfungsi sebagai 

penanda rtime dan kekuatan magis dalam ritual. 

c) Kulintang/gamelan, memberikan variasi nada dan harmoni, 

memperkaya suasana musik dalam upacara ritual Notokng (Bernandus 

Enje, 1 Agustus 2025). 

 

C. Nilai-Nilai dan Makna Ritual Notokng bagi Masyarakat Dayak Mali 

Notokng memiliki peran penting dalam menjaga keseimbangan 

hubungan antara manusia, alam, dan leluhur. Pelaksanaannya tidak hanya 

bersifat sakral, tetapi juga mengandung nilai sosial yang sangat kuat, di mana 

masyarkat ikut berpartisipasi dalam memeriahkan pelaksanaan ritual Notokng 

(Ukih, Wawancara 1 Agustus 2025). Hal ini tampak dalam tradisi gotong 

royong masyarakat yang bahu-membahu mempersiapkan berbagai keperluan 

ritual, mulai dari pengumpulan sesaji, pembuatan tenda, hingga 

penyelenggaraan acara bersama-sama. Nilai kebersamaan terjalin tidak hanya 

pada aspek persiapan, tetapi juga ketika masyarakat ikut serta memeriahkan 

jalannya prosesi. Dengan demikian, Notokng menjadi sarana perekat 

solidaritas sosial yang menumbuhkan rasa persatuan dalam komunitas, 

sekaligus menjaga kesinambungan warisan budaya leluhur agar tetap hidup 

dalam kehidupan masyarakat Dayak Mali hingga kini. 

Ini sejalan dengan pernyataan Herlina & Fransisca (2025:30) yang 

menyebutkan bahwa “Kegiatan menyiapkan adat dan memasak dilakukan 

secara bergotong royong oleh masyarakat, dengan satu orang ditunjuk sebagai 

kepala rombongan tukang masak. Hal ini menggambarkan nilai kerja sama 

dan keterikatan komunitas. Gotong royong bukan hanya mempermudah 

proses, tetapi juga menciptakan kebersamaan, di mana setiap individu merasa 

memiliki peran dalam momen penting ini. Ini memperkuat kohesi sosial 



41 

 

 

 

dalam masyarakat Dayak, di mana solidaritas dan dukungan timbal balik 

sangat dihargai”. Sehingga pernyataan tersebut menegaskan bahwa nilai-nilai 

dalam Notokng maupun Bejadi Keronggont sama-sama menekankan nilai-

nilai gotong royong, solidaritas, kebersamaan merupakan inti dari kehidupan 

sosial masyarakat Dayak. Partisipasi masyarakat dalam pelaksanaan ritual 

sangat erat kaitannya dengan aspek sakral dan spiritual. 

Makna dari pelaksanaan ritual Notokng bagi masyarakat Dayak Mali 

tidak hanya sekadar sebuah tradisi, tetapi merupakan wujud doa dan harapan 

yang mendalam. Notokng dimaknai sebagai sarana untuk memohon berkat 

dalam berbagai aspek kehidupan, seperti keberhasilan dalam berladang, 

kelancaran panen padi, keselamatan hidup, hingga kesembuhan dari penyakit 

yang menimpa seseorang (Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Oleh sebab itu, Notokng hanya dilaksanakan ketika niat atau tujuan 

tertentu telah terwujud, misalnya setelah panen yang melimpah atau setelah 

seseorang sembuh dari sakit. Hal ini menunjukkan bahwa ritual tersebut 

menjadi media ungkapan syukur sekaligus bentuk ikatan spiritual masyarakat 

dengan leluhur yang diyakini memberikan perlindungan serta kesejahteraan 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Ini sejalan dengan pernyataan Hariadi & Herlina (2024:144) 

menjelaskan bahwa dalam ritual Nyangahatn Ka’Saka Panen Padi, 

masyarakat Dayak melaksanakan upacara bukan semata-mata sebagai tradisi 

panen, melainkan sebagai ungkapan doa syukur, permohonan keselamatan, 

serta media komunikasi dengan leluhur. Dengan demikian, baik Notokng 

maupun Nyangahatn sama-sama berfungsi sebagai ritual doa syukur dan 

permohonan berkat. Keduanya menegaskan bahwa tradisi Dayak tidak hanya 

bersifat seremonial, tetapi memiliki makna spiritual mendalam sebagai 

jembatan komunikasi antara manusia, alam, leluhur, dan Jubata (Tuhan). 

Dalam setiap pelaksanaan ritual adat, masyarakat Dayak tidak hanya 

menghadirkan prosesi yang bersifat seremonial, tetapi juga menyertakan 

beragam simbol yang kayak anak nilai dan makna. Simbol-simbol tersebut 

menjadi bahasa budaya yang mempresentasikan hubungan manusia dengan 



42 

 

 

 

alam, leluhur, dan Jubata (Tuhan). Begitu pula dengan ritual Notokng 

masyarakat Dayak Mali, berbagai perlengkapan ritual seperti tengkorak, 

sesaji, beras, pahar, aksesoris tari, hingga alat musik tradisional bukan hanya 

berfungsi secara praktis, melainkan juga mengandung nilai serta makna 

spiritual dan sosial yang mendalam. 

1. Tengkorak, tengkorak dianggap sebagai pusaka kampung yang paling sakral 

karena diyakini sebagai media komunikasi dengan para leluhur. Nilai yang 

terkandung adalah perlindungan dan keberlangsunga hidup, di mana 

masyarakat percaya keberadaan tengkorak menjaga keselamatan komunitas 

dan menjadi pengikat spiritual antara manusia dengan dunia roh. 

2. Sesaji, sesaji dimaknai sebagai pemberian makan kepada leluhur untuk 

menjaga keseimbangan hubungan antara manusia dan dunia roh. Nilainya 

terletak pada ungkapan syukur dan doa keselamatan, dengan harapan panen 

berhasil, masyarakat sehat, dan hidup sejahtera. Sesaji yang digunakan 

merupakan simbol kekayaan makna, dari kesuburan, kehidupan hingga 

kekuataan spiritual. 

3. Beras Banyu, beras banyu melambangkan kesucian, pembersihan, dan 

keharmonisan. Nilai terdapat pada fungsi sombolis sebagai penghormatan dan 

“permisi” sebelum memasuki prosesi sakral. Kehadirannya menandai bahwa 

setiap tahap ritual dilakukan dengan hati yang bersih serta niat menjaga 

keseimbangan manusia, alam dan leluhur. 

4. Beras Kuning, menjadi simbol kemakmuran, kejayaan, dan keberkahan. Nilai 

yang terkandung yaitu doa, agar selalu hidup dalam berkecukupan dan 

memperoleh restu leluhur serta Jubata (Tuhan). Warna kuning bermakna 

sebagai kebahagiaan dan kemuliaan hidup. 

5. Beras Hijau, beras hijau dimaknai sebagai simbol kesuburan tanah, panen 

yang berhasil, dan kesehatan masyarakat. Nilai terdapat pada pengjarapan 

agar ladang terbebas dari hama dan penyakit atau sampar, serta menjadi 

lambang harmoni antara manusia dengan alam yang menjadi sumber 

penghidupan. 



43 

 

 

 

6. Pahar, pahar adalah wadah khusus sesaji dan tengkorak. Nilai simbolik 

terletak pada warna kain alas pahar yaitu kesucian (kain putih) dan 

kehormatan (kain kuning). Putih untuk kesucian hubungan dengan roh 

sedangkan kuning sebagai penghormatan kepada leluhur. Fungsi pahar 

menunjukkan pentingnya wadah sakral sebagai penghubung dunia manusia 

dengan leluhur (Lorensius Lamat, Wanwancara 1 Agustus 2025). 

7. Aksesoris dalam Tarian Sakral Ritual Notokng 

a) Sigar, Digunakan sebagai penahan sarung agar mengembang saat penari 

bergerak. Memberikan kesan indah dan tertata dalam setiap gerakan tarian. 

Mengandung nilai estetika dan keteraturan, mencerminkan bahwa setiap 

gerak tarian sakral dilakukan dengan keindahan, keselarasan, dan penuh 

makna. 

b) Tangkit (mandau/parang), senjata tajam yang dibawa penari sebagai 

kekuatan dan pelindung diri. Melambangkan kekuatan, keberanian, dan 

perlindungan, serta menegaskan kesiapan masyarakat Dayak Mali dalam 

menjaga diri dan komunitas dari ancaman. 

c) Sarung dan selimut, menegaskan indentitas budaya masyarakat Dayak 

Mali serta mengandung nilai identitas budaya dan warisan leluhur, 

memperlihatkan kebanggaan serta keterikatan pada tradisi yang diwariskan 

turun-temurun. 

d) Bulu burung elang, Burung elang dipandang sebagai hewan gagah, luhur, 

dan sakti. Bulu elang yang dikenakan penari melambangkan wibawa. Ini 

sebagai Simbol kewibawaan, keluhuran, dan keberanian, yang menegaskan 

posisi tarian sebagai media sakral untuk menghormati leluhur. 

e) Kain merah, Dipakai untuk mengikat bulu burung elang. Warna merah 

dianggap melambangkan semangat hidup. Mengandung nilai semangat dan 

keberanian dalam menghadapi tantangan kehidupan maupun dalam 

melaksanakan ritual adat. 

f) Garong/gerenteng, Aksesoris yang dipasang di kaki penari sehingga 

menghasilkan bunyi ketika bergerak. Melambangkan energi sakral dan 

kebersamaan, karena bunyi khasnya menjadi pengiring tarian yang 



44 

 

 

 

mengikat gerakan penari dengan irama spiritual (Eleng, Wawancara 

1Agustus 2025). 

8. Alat Musik Tradisional dala Ritual Notokng 

a) Totokng, totokng digunakan sebagai pengatur musik utama dalam tarian 

dan prosesi ritual. Bunyi pukulannya menjadi tanda awal sekaligus 

pengiring gerakan. Mencerminkan semangat dan kebersamaan, karena 

dentuman totokng menyatukan langkah penari dalam upacara agar tampak 

seirama. 

b) Gong, Bunyi gong yang berdentum dalam menghasilkan suasana 

mendalam dan sakral. Dalam tradisi Dayak gong dianggap memiliki 

kekuatan magis. Gong  Menjadi simbol kekuatan spiritual dan penanda 

waktu sakral, mengingatkan masyarakat akan kesungguhan serta 

keagungan prosesi yang sedang berlangsung. 

c) Kulintang/Gamelan, Alat musik yang menghasilkan variasi nada harmonis, 

melengkapi totokng dan gong dalam menciptakan irama yang indah. Nilai 

yang tekandung menghadirkan keselarasan, keharmonisan, dan 

kegembiraan serta memperkuat suasana ritual agar terasa harmonis 

sekaligus meriah, menegaskan keseimbangan antara kesakralan dan 

kebersamaan (Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Dengan demikian, Notokng harus dijaga karena di dalamnya terkandung 

nilai-nilai dan makna yang tidak hanya berkaitan dengan aspek spiritual, 

tetapi juga sosial, budaya hingga pendidikan dan karifan lokal yang menyatu 

dalam kehidupan masyarakat Dayak Mali. 

Pertama dari aspek spiritual dan religius, Notokng merupakan wujud 

penghayatan masyarakat terhadap hubungan dengan Jubata (Tuhan) dan para 

leluhur. Simbol-simbol yang digunakan, seperti tengkorak, sesaji, beras 

banyu, beras kuning, dan beras hijau, bukan sekadar perlengkapan ritual, 

melainkan media doa, rasa syukur, dan permohonan untuk keselamatan 

hidup, keberhasilan panen, kesehatan, serta kesejahteraan. Hal ini 

menegaskan bahwa Notokng memiliki fungsi sebagai jembatan antara 

manusia, alam, leluhur, dan Jubata (Tuhan). 



45 

 

 

 

Kedua, dari aspek sosial, Notokng menjadi sarana perekat solidaritas. 

Seluruh masyarakat, baik laki-laki maupun perempuan, tua maupun muda, 

ikut berpartisipasi melalui tradisi gotong royong, mulai dari persiapan sesaji, 

pembuatan tenda, hingga jalannya upacara. Partisipasi ini tidak hanya 

memperlancar jalannya ritual, tetapi juga memperkuat rasa kebersamaan, 

menumbuhkan persatuan, dan menciptakan ikatan sosial yang kokoh di antara 

masyarakat. Dengan kata lain, Notokng mengandung nilai sosial sebagai 

ruang interaksi dan komunitas. 

Ketiga, dari aspek budaya, Notokng adalah identitas masyarakat Dayak 

Mali yang diwariskan turun-temurun. Tata cara prosesi ritual Notokng hingga 

aksesoris tarian, alat musik tradisional, mengandung simbol-simbol budaya 

yang menegaskan kebanggaan dan jati diri Dayak Mali. Menjaga Notokng 

berarti menjaga identitas etnis dan warisan leluhur, sekaligus memperkokoh 

posisi masyarakat Dayak Mali dalam keberagaman budaya Indonesia. Jika 

ritual ini hilang, maka sebagian identitas dan kearifan lokal masyarakat 

Dayak juga ikut terkikis.  

Keempat, dari aspek pendidikan dan kearifan lokal, setiap simbol dalam 

Notokng menyampaikan pesan moral yang sarat makna. Seluruh rangkaian 

prosesi ritual Notokng mengandung nilai-nilai yang berfungsi sebagai 

pendidikan budaya yang diperkenalkan kepada generasi muda agar mereka 

memahami pentingnya menjaga alam, menghormati leluhur, dan menjunjung 

tinggi solidaritas sosial. Sehingga, Notokng merupakan sumber pengetahuan 

lokal yang membentuk karakter dan identitas masyarakat. 

Hal ini sejalan dengan Fitra, dkk (2024:23) yang menyatakan bahwa 

ritual Mpara Pade juga memuat beragam nilai, seperti nilai ketuhanan, 

gotong royong, kekeluargaan, kebersamaan, dan keharmonisan dengan alam. 

Bahkan ditegaskan kembali oleh Fitra, dkk (2024:25) bahwa kearifan lokal 

masyarakat Dayak Mali dalam ritual adat mencakup nilai toleransi, 

solidaritas, moral, hingga penghormatan kepada leluhur. Pernyataan tesebut 

menegaskan bahwa, antara Notokng dan Mpara Pade memiliki fungsi yang 

sama sebagai sarana doa syukur dan media komunikasi dengan leluhur, serta 



46 

 

 

 

sebagai ruang pendidikan budaya bagi generasi muda dan menegaskan bahwa 

ritual adat Dayak bukan sekadar tradisi seremonial, tetapi memiliki makna 

mendalam yang menjaga keseimbangan antara manusia, alam, leluhur, dan 

Jubata (Tuhan). Dengan demikian, jika hilangnya ritual seperti Notokng atau 

Mpara Pade berarti terputusnya rantai kearifan lokal yang selama ini menjadi 

sumber identitas, solidaritas sosial, dan pedoman spiritual masyarakat Dayak 

Mali. 

 

 

  


