BAB |11
MAKNA RITUAL NOTOKNG

A. Proses Pelaksanaan Ritual Notokng
1. Proses Persiapan Ritual Notokng

Sebelum pelaksanaan ritual Notokng dilakukan serangkain perisapan
yang diawali dengan pembentukan panitia. Setelah terbentuknya kepanitiaan,
panitia beserta temenggung dan pengikutnya melakukan rapat kesepakatan
apakah Notokng akan berlangsung selama satu hari satu malam, tiga hari tiga
malam atau bahkan tujuh hari tujuh malam. Dan terdapat juga perbedaan
penggunaan media ritual berdasarkan berapa lama waktu penyelenggaraan.
Apabila Notokng dilaksanakan satu hari satu malam ritual dilakukan secara
sederhana dengan menggunakan delapan ekor ayam kampung (tiga jantan dan
lima betina). Namun, jika diselenggarakan tiga hari tiga malam, maka
menggunakan seekor babi sebagai persembahan.

Setelah ditentukan berapa lama Notokng berlangsung, panitia kemudian
mendatangi setiap rumah tangga untuk mengumpulkan sumbangan berupa
beras hasil panen padi, yaitu sebanyak satu canting per kartu keluarga. Tidak
jarang masyarakat secara sukarela menambahkan sumbangan berupa uang
tunai sebagai bentuk partisipasi. Semenjak pemerintah desa mulai ikut serta
mendukung dalam pelaksanaan Notokng dan berpartisipasi dalam
kepanitiaan, panitia juga membuat proposal resmi yang diajukan kepada
perusahaan-perusahaan besar serta instansi pemerintah daerah, sehingga
kebutuhan pelaksanaan Notokng dapat tercapai (Kristian Jose Maldini, 1
Agustus 2025).

Tampak dari aspek organisasi dan sosial, pelaksanaan ritual Notokng
diawali dengan pembentukan panitia yang memiliki fungsi penting, tidak
hanya sebatas pengatur jalannya acara, tetapi juga sebagai penghubung antara
temenggung selaku pemimpin adat dengan masyarakat, serta pengelola
kebutuhan logistik. Dalam konteks ini terlihat bahwa keberadaan panitia

merepresentasikan keteraturan sosial dan kerja kolektif masyarakat. Selain

27



28

itu, keterlibatan pemerintah desa dan perusahaan melalui proposal resmi juga
menandakan adanya transformasi tradisi ke ranah formal. Hal tersebut
mencerminkan bahwa ritual Notokng telah mengalami adaptasi dalam konteks
modern, namun nilai-nilai kebersamaan dan warisan leluhur tetap
dipertahankan.

Hal ini sejalan dengan pendapat Hariyanti & Anggara (2023:1140) yang
menegaskan “nilai gotong-royong dan solidaritas. Solidnya orang Dayak itu
ya tidak diragukan lagi. Dengan adanya gawai Dayak itu pastinya untuk
mempersiapkan hal itu tidak mudah dan tidak instan, makanya di situ kita
biasanya membuat suatu kepanitiaan yang memang di sana itu orang-orang
Dayak yang menjadi panitia”.

Selain itu, keterlibatan pemerintah dan berbagai unsur masyarakat juga
disebut Hariyanti & Anggara (2023:1144) bahwa ‘“kolaborasi aktif dari
seluruh kalangam baik dari pemerintah, tokoh adat, tokoh agama, pemuda,
dan masyarakat diperlukan untuk mensukseskan perayaan Gawai Dayak”.
Berdasarkan pernyataan diatas menegaskan bahwa Notokng bukan hanya soal
nilai religius, tetapi juga mengandung nilai sosial berupa solidaritas, gotong-
royong dapat dipandang sebagai ruang kultural di mana nilai spiritual,
simbolik, dan sosial bertemu dalam satu kesatuan praktik. Ritual ini juga
menegaskan bahwa kehidupan masyarakat Dayak Mali berlandaskan pada
keseimbangan, menjaga hubungan dengan leluhur, merawat Kketerikatan
dengan alam, serta memperkuat hubungan sosial melalui partisipasi aktif.
Artinya, notokng tidak hanya berfungsi untuk memohon perlindungan dan
keselamatan, tetapi juga menjadi media pemeliharaan identitas Dayak dan
sarana reproduksi nilai-nilai kebudayaan.

a. Besampak

Pelaksanaan ritual Notokng ini lebih sering selenggarakan selama tiga
hari tiga malam. Di hari pertama, sekitar pukul tujuh pagi, temenggung
beserta enam orang pengikutnya melakukan proses besampak (menuturkan
mantra atau doa) di tiga titik utama sebagai tempat penanda, yaitu Simpang

Sinto, Angan Pelanjau, dan sungai. Prosesi ini merupakan bentuk ungkapan



29

“permisi” atau permohonan izin kepada leluhur agar upacara ritual Notokng
terlaksana dengan baik. Besampak dilakukan sebelum memulai prosesi inti
ritual Notokng. Besampak disertai dengan menghamburkan beras banyu, serta
mempersembahkan sesaji berupa ayam, darah ayam, beras banyu, dan tuak
yaitu simbol sebagai “makanan” para leluhur yang ditempatkan di atas
anyaman daun kelapa (Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 2025).

Hal ini sejalan dengan temuan Maunati (2011:158) yang menyatakan
bahwa sesaji dan benda ritual masyarakat Dayak tidak hanya berupa
pemberian materi, melainkan sarat makna simbolik sebagai sarana
komunikasi dengan roh leluhur. Pernyataan tersebut menegaskan bahwa
keduanya mencerminkan hal yang sama yakni ritual Notokng bukan sekedar
kegiatan adat, tetapi sebuah wujud kepercayaan dan penghormatan terhadap
leluhur yang memiliki makna simbolik yang mendalam. Melalui prosesi
besampak dan pemberian sesaji, masyarakat Dayak Mali mengskspresikan
rasa hormat, syukur, dan permohonan restu kepada roh leluhur agar
kehidupan mereka tetap seimbang, aman, dan tentram.

Dengan demikian, besampak dalam Notokng merupakan prosesi yang
kaya akan makna, tidak hanya sebagai pembuka upacara tapi juga sebagai
dasar spritual yang menentukan keberlangsungan seluruh rangkaian ritual.
Berdasarkan pengamatan di lapangan pada saat pelaksanaan ritual Notokng,
pelaksanaan besampak tampak berjalan dengan teratur, dipimpin langsung
oleh temenggung bersama enam orang pengikutnya. Prosesi ini
memperlihatkan perpaduan antara tindakan simbolik dan penghormatan
terhadap leluhur. Mulai dari besampak disertai dengan menghamburkan beras
banyu, hingga mempersembahkan sesaji berupa ayam, darah ayam, dan tuak.
b. Mempersiapkan Sesaji dan Tengkorak Pusaka

Setelah selesai malakukan besampak, temenggung bersama enam orang
pengikutnya mulai memperisapkan sesaji sekaligus menurunkan tengkorak
pusaka yang disimpan di bagian atas rumah berlantai dua. Sesaji yang
dipersiapkan antara lain beras ketan, jawa’, mentimun, soyo, lilin putih dan

pelita, darah ayam, telur ayam yang telah dibelah, paku, binar (uang timah



30

berwarna kuning), daun sabang, tumpi, pulut (lemang), serta seekor ayam
yang disembelih dan dipanggang. Tengkorak yang disebut sebagai “orang
tua” terlebih dahulu dimandikan dengan menggunakan daun langir dan buah
jalong, kemudian barulah dapat dibawa ketenda utama (Lorensius Lamat,
Wawancara 1 Agustus 2025).

Setelah proses menyiapkan sesaji dan memandikan tengkorak,
selanjutnya sesaji dan tengkorak diletakan di atas pahar (penadah), dengan
pahar yang berbeda. Seluruh sesaji ditempatkan pada pahar berukuran besar
yang dialasi kain putih, sementara tengkorak diletakan pada pahar kecil
dengan alas kain kuning. Penataan ini memiliki makna simbolik tersendiri,
yaitu perbedaan antara benda pusaka dengan persembahan ritual. Setelah
semua rangkaian persiapan selesai, pada sore hari sekitar pukul enam, prosesi
inti Notokng resmi dimulai (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025).

Aspek persiapan sesaji memperlihatkan bahawa masyarakat Dayak
Mali tidak sekedar menghadirkan benda-benda ritual, melainkan menyusun
repesentasi alam semesta mereka dalam bentuk material. beras ketan, jawa’,
mentimun, soyo, lilin putih dan pelita, darah ayam, telur ayam yang telah
dibelah, paku, binar (uang timah berwarna kuning), daun sabang, tumpi, pulut
(Ilemang), serta seekor ayam yang disembelih dan dipanggang hingga sayuran
seperti mentimun dan soyo tidak hanya bernilai fisik, tetapi juga
melambangkan keterikatan, pengorbanan, penerapa spiritual, hingga
keseimbangan alam. Pernyataan diatas sejalan dengan pemikiran Maunati
(2011:158) menjelaskan bahwa sesaji dan benda ritual masyarakat Dayak
tidak hanya berupa pemberian materi, melainkan sarat makna simbolik
sebagai sarana komunikasi dengan roh leluhur. Dari sudut pandang
antropologi simbolik, sesaji berfungsi sebagai media komunikasi antara
manusia dengan leluhur, sekaligus menjadi sarana menjaga keharmonisan
alam semesta.

Tampak jelas pada saat prosesi persiapan ini memperlihatkan struktur
yang teratur, di mana setiap tahap memiliki kedudukan penting dan tidak bisa

dipisahkan. Menurunkan tengkorak pusaka dari rumah panggung bertingkat



31

dua menunjukkan penghormatan kepada leluhur yang dianggap sebagai
sumber kekuatan spiritual. Penempatan pusaka di tempat tinggi menegaskan
statusnya yang sakral, sehingga proses menurunkannya menjadi simbol
keterhubungan antara dunia roh dan dunia manusia. Hal ini kembali
ditegaskan olen Maunati (2011:153) bahwa tengkorak kering dipandang
mengandung roh leluhur yang memberi kekuatan spiritual sehingga harus
diperlakukan dengan penuh penghormatan dalam setiap ritual.

Perlakuan khusus terhadap tengkorak pusaka mengungkapkan cara
masyarakat membangun relasi dengan leluhur. Tengkorak dimandikan
dengan daun langir dan buah jalong, bahan alami yang dipercaya memilki
daya penyucian. Penempatan tengkorak di atas pahar kecil beralas kain
kuning menunjukan pengertian simbolik, di mana warna kuning dimaknai
sebagai keagungan dan kekuatan, berbeda dengan kain putih untuk sesaji
yang melambangkan kesucian. Perbedaan ini menciptakan batas tugas antara
persembahan ritual dan pusaka sakral, sekaligus menegaskan kedudukan
tengkorak sebagai pusat prosesi.

Secara sosial, prosesi ini juga menunjukan adanya keterkaitan dengsn
masyarakat Dayak Mali. Temenggung sebagai pemimpin ritual tampil sebagai
figur sentral, bukan hanya sebagai pemegang otoritas adat, tetapi juga sebagai
mediator sipritual. Kehadiran pengikut dan partisipasi masyarakat
menciptakan rasa kebersamaan yang memperkuat identitas mereka.

. Proses Inti Ritual Notokng
a. Berimah

Prosesi inti Notokng diawali dengan berimah. Ritual ini sebagai
ungkapan rasa syukur atas hasil panen padi yang melimpah, meminta berkat
kesehatan serta keselamatan. Selain itu, berimah juga bermakna sebagai doa
agar tanaman padi di tahun berikutnya terhindar dari berbagai hama maupun
penyakit, seperti sampar, ulat, ataupun buntak (belalang), yang berpotensi
merusak hasil panen (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025).

Dalam prosesi Notokng, tahapan awal berimah dipahami sebagai doa

pembuka yang ditujukan kepada leluhur, dengan tujuan memohon izin agar



32

ritual dapat berlangsung dengan lancar, serta sebagai ungkapan syukur atas
panen padi yang melimpah. Berimah juga mengandung doa agar tanaman
padi di tahun berikutnya terhindar dari hama dan penyakit yang dapat
merusak hasil panen. Hasil pengamatan ini memiliki kesesuaian dengan Murti
(2019:16) yang mengatakan “Suasana sakral terdapat pada lantunan doa, dan
sesajen yang terdapat pada upacara adat. Doa yang biasa dilantunkan berupa
nyanyian yang khas dengan cengkokan-cengkokannya”. Pernyataan tersebut
diperkuat oleh pernyataan Kiring (2023:72) yang menjelaskan bahwa “Ritual
adat dalam masyarakat Dayak yaitu suatu kegiatan atau upacara yang
dilakukan oleh masyarakat Dayak sebagai perwujudan ucapan syukur kepada
Tuhan, atas pertolongan dalam melakukan pekerjaan, serta telah menjauhkan
segala penyakit dari suku atau masyarakat Dayak, diantaranya yaitu ritual
agama, ritual panen raya”.

Ini memperlihatkan bahwa fungsi ritual masyarakat Dayak baik
Notokng maupun ritual panen lainnya, memiliki landasan yang sama, yaitu
sebagai wujud syukur dan permohonan perlindungan. Dengan demikian,
berimah pada Notokng dapat dipandang sebagai bagian penting dari tradisi
Dayak yang lebih luas, di mana aktivitas agraris atau pertanian selalu diiringi
dengan ritual syukur dan doa kepada leluhur serta Jubata (Tuhan) agar
kehidupan tetap seimbang dan harmonis.

b. Tarian Sakral Ritual Notokng dan Bejaga Empana

Setelah prosesi berimah, dilanjutkan dengan pertunjukan tarian sakral
yang dilakaukan oleh dua orang, yaitu temenggung dan seorang dukun
pilihan. Dalam tarian tersebut salah satu dari mereka ada yang membawa
tengkorak dan satunya lagi membawa tangkit (mandau atau parang) yang
telah diolesi dengan daun sirih, darah ayam, serta darah babi. Sebelum tarian
dimulai, beras banyu terlebih dahulu dihamburkan sebagai simbol permisi
kepada leluhur. Tarian kemudian dipentaskan dengan iringan musik
tradisional berupa gong, totokng, dan kulintang, yang disertai dengan seruan
taritu sebanyak tujuh kali sebagai penegasan kesakralan ritual Notokng

(Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025).



33

Setelah tarian usai, temenggung berserta enam orang pengikutnya
melaksanakan bejaga empana selama tiga hari tiga malam. Kegiatan ini
diiringi dengan berbagai hiburan tradisioanal, seperti ganjor, kolok-kolok,
ceme, dan belabas, serta warung-warung kecil yang ikut meramaikan
suasana. Musik tradisioanal dimainkan tanpa henti hingga waktu penutupan
Notokng (Kristian Jose Maldini, Wawancara 1 Agustus 2025).

Tampak pada pelaksanaan prosesi ini rangkaian kegiatan tersebut
menunjukan adanya perpaduan antara dimensi sakral dan dimensi sosial.
Tarian sakral menekankan hubungan spiritual dengan leluhur melalui simbol-
simbol yang digunakan pada saat ritual sedang berjalan, sedangkan bejaga
empana menjadi ruang kebersamaan yang mempererat solidaritas
antarmasyarakat sekaligus memberi ruang hiburan bagi masyarakat.

Ini sejalan dengan pernyataan Farahdiyana, Effendi, & Mansyur,
(2024: 749) yang mengatakan bahwa “Aruh Buntang Mamali Mati ini
upacara sakral biasanya diiringi dengan nyanyian, tarian, musik dan hiburan
untuk leluhur. Upacara ini bisa berlangsung 3 hingga 14 hari, menjadi ruang
interaksi dan kebersamaan masyarakat”. Pernyataan tersebut menegaskan
bahwa inti dari ritual adalah sakralitas, ditandai dengan pelaksanaan upacara
untuk menghormti leluhur. Adanya nyanyian, tarian, dan musik bukan
sekedar hiburan, tetapi berfungsi sebagai media persembahan spriritual.
Ritual berperan sebagai bentuk komunikasi simbolik dengan dunia roh.
Tindakan simbolis ini berupa tarian sarkal pada Notokng, berfungsi sebagai
penghubung manusia dengan leluhur. Dalam konteks Notokng, misalnya
tarian sakral yang dibawakan oleh temenggung dan dukun pilihan memliki
fungsi yang sama dengan tarian dan musik dalam Aruh Buntang, yaitu
menghubungkan manusia dengan kekuatan roh.

Upacara adat bukan hanya ruang penghormatan religius, tetapi
sekaligus menjadi wadah interaksi dan kebersamaan masyarakat. Hal ini
tampak dalam prosesi bejaga empana pada ritual Notokng yang berlangsung
tiga hari tiga malam. pada tahap ini, ritual menjadi ruang sosial tempat



34

masyrakat saling berinteraksi, menikmati hiburan tradisional, serta
mempererat solidaritasi.

Dengan demikian, ritual Dayak senantiasa memadukan dua dimensi
utama, yaitu dimensi sakral yang menekankan penghormatan kepada leluhur
melalui doa, tarian, dan musik, serta dimensi sosial yang memperkuat ikatan
kebersamaan melalui interaksi, hiburan, dan solidaritas masyarakat. Oleh
karena itu, baik dalam Aruh Butang Mamali Mati maupun dalam prosesi
Notokng Tarian Sakral Ritual Notokng dan Bejaga Empana, memiliki fungsi
menjaga hubungan spiritual dengan leluhur sekaligus mempererat hubungan
sosial antarmasyarakat.

Proses Penutupan Ritual Notokng

Penyelesai Ritual Notokng ke Masa Bepantang. Pada hari kedua sekitar pukul
dua siang, sesaji dan tengkorak mulai dikemasi. Tengkorak yang sebelumnya
diturunkan kemudian dimandikan kembali sebagaimana pada awal
prosesinya, sebelum akhirnya disimpan kembali di tempat asalnya. Setelah itu
temenggung kembali melakukan besampak sebagai tanda bahwa ritual
Notokng telah berakhir. Namun, pada sore harinya sekitar pukul lima,
dilaksanakan lagi besampak dengan tujuan mulainya masa bepantang
(Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 2025).

Pada hari ketiga, yaitu hari penutupan riual Notokng dilakukan Pantang
yang dilaksanakan selama satu hari atau istilahnya ‘“sehari semalam”,
masyarakat dilarang keluar rumah, berkunjung ketempat lain, pergi ke hutan,
memetik daun, ataupun menimbulkan kebisingan. Aturan ini berlaku di
seluruh dusun yang ada di Desa Angan tembawang, yaitu Angan Tutu, Angan
Landak, Angan Limau, Angan Pelanjau, Angan Rampan, Angan Bangka, dan
Angan Tembawang. Pelanggaran terhadap aturan bepantang akan dikenakan
sanksi adat Talung, yaitu menyerahkan seekor ayam, satu buah piring, uang
sebesar Rp. 100.000, serta arak seberat 1kg (Lorensius Lamat, Wawancara 1
Agustus 2025).

Tampak bahawa prosesi ini merupakan bagian penting dari peutupan

ritul Notokng, di mana setiap dilakukan secara teratur dan penuh makna. Pada



35

hari kedua sekitar pukul dua siang, sesaji dan tengkorak mulai dikemasi.
Tengkorak yang sebelumnya digunakan dalam ritual dimandikan kembali
sebelum dikembalikan ke tempat asalnya. Hal ini menunjukkan adanya siklus
sakral, yakni pensucian ulang sebagai tanda berakhirnya rangkaian utama
ritual. Dikemudian sore harinya temenggung kembali melakukan besampak
sebagai tanda penutupan acara inti ritual Notokng dan sebagai tanda
dimulainya masa bepantang.

Berdasarkan pernyataan sumber lisan (Lorensisus Lamat,Wawancara 1
Agustus 2025) pada hari ketiga, suasana di tujuh dusun di Desa Angan
Tembawang menjadi sangat hening. Seluruh masyarakat menjalani masa
bepantang selama “sehari semalam”. Tidak ada masyarakat yang keluar
rumah, pergi ke hutan, memetik daun, ataupun menimbulkan kebisingan.

Hal ini menciptakan suasana khidmat, memperlihatkan kepatuhan
masyarakat terhadap aturan adat. Sanksi adat Talung yang diberikan kepada
pelanggar bukan hanya berfungsi sebagai hukuman, tetapi juga sebagai
pengingat agar nilai kesakralan ritual tetap terjaga. Setelah masa bepantang
usai, kehidupan masyarakat kembali berjalan normal, masyarakat mulai
berinteraksi dan bekerja seperti biasanya. Karena masa bepantang telah
selesai sesaji berupa pengkaras dibagikan kepada tujuh orang inti yang
berperan langsung pada saat pelaksanaan ritual Notokng berjalan, terdiri dari
temenggung, tiga dukun, dan tiga orang awam. Prosesi pembagian ini
menegaskan adanya nilai keadilan dan penghargaan terhadap mereka yang
menjaga jalannya ritual Notokng.

Hal tersebut sejalan dengan penemuan Rinda (2023:76) yang
menjelaskan bahwa Balala’ dipahami sebagai masa berpantang yang tidak
hanya berupa larangan fisik, tetapi juga dimaknai sebagai sarana
penyembuhan diri secara jasmani maupun rohani. Selama masa itu,
masyarakat menahan diri dari aktivitas sehari-hari, seperti bekerja atau
memetik daun, sehingga tercipta suasana hening demi tujuan spiritual.
Dengan demikian, baik bepantang dalam Notokng maupun Balala’ pada

masyarakat Dayak Kanayatn sama-sama menekankan pentingnya masa



36

pantang sebagai sarana menciptakan suasana sakral, menjaga keteraturan
sosial, dan memperkuat dimensi spiritual masyarakat.

Setelah masa bepantang berakhir di hari ketiga Notokng, aktivitas
masyarakat kembali berjalan normal seperti biasanya. Pada tahap ini, sesaji
dari prosesi berimah yaitu pengkaras yang berupa beras, paku, uang sebesar
Rp.400.000, satu bungkus garam, tumpi dan ayam. Pengkaras tersebut dibagi
rata kepada tujuh orang yang terlibat langsung dalam pelaksanaan ritual
Notokng. Ketujuh orang tersebut terdiri atas satu temenggung, tiga orang
dukun, dan tiga orang awam (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025).

Pada hari keempat atau kelima setelah seluruh rangkaian kegiatan
selesai, tenda tempat berlangsungnya ritual Notokng dibongkar. Prosesi
pembongkaran ini ditandai dengan penyembelihan seekor ayam dalam ritual
bekibau dimaknai sebagai penutup resmi pelaksanaan Notokng. Dalam
prosesi penutupan ini, beras banyu kembali digunakan sebagai media
simbolik untuk menegaskan bahwa seluruh rangkaian ritual telah usai dan
kehidupan masyarakat dapat kembali pada aktivitas sehari-hari (Bernandus
Enje, Wawancara 1 Agustus 2025).

Tampak pada hari berikutnya tenda tempat berlangsungnya prosesi
ritual Notokng dibongkar. Sebelum pembongkaran, dilakukan ritual bekibau
dengan menyembelih seekor ayam. Simbol beras banyu kembali digunakan
sebagai penegasan bahwa seluruh rangkaian kegiatan ritual Notokng benar-
benar telah berakhir. Pada tahapan ini, penutupan resmi tidak hanya
bermakna mengakhiri prosesi, tetapi juga menjadi tanda transisi, di mana
masyarakat kembali sepenuhnya ke kehidupan sehari-hari setelah melalui
masa sakral yang penuh aturan.

Ini sejalan dengan pernyataan Firmansyah, dkk (2021:152) bahawa
penutupan tradisi Balala’ dilakukan melalui upacara Bungkas Lala’ yang
menandai berakhirnya masa pantang. Upacara ini dianggap sebagai cara
masyarakat untuk menyampaikan kepada leluhur dan Jubata (Tuhan) bahwa
seluruh rangkaian prosesi adat telah selesai, sehingga kehidupan dapat
kembali normal. Dengan demikian, baik Balala’ maupun Notokng memiki



37

persamaan dalam fungsi penutupan ritual sebagai simbol transisi. Pada
Balala’, penutupan diwujudkan melalui upacara Bungkas Lala’, sedangkan
Notokng dilakukan dengan ritual Bekibau meskipun keduanya melalui proses
ritual yang berbeda, tetapi sama-sama sebagai tanda penyampaian kepada

leluhur dan Jubata (Tuhan) bahwa masa pantang benar-benar telah berakhir.

. Simbol-Simbol Budaya dalam Ritual Notokng

Simbol-simbol yang digunakan dalam ritual Notokng ini memiliki
makna spiritual yang mendalam bagi masyarakat Dayak Mali. Untuk menjaga
dan meningkatkan kesakralannya, dilakukan prosesi kibau sebagai bentuk
permohonan kekuatan kepada leluhur agar setiap simbol yang digunakan
tetap memiliki kekuatan magis serta mampu menjalankan fungsinya secara
spiritual. Dan hingga saat ini, seluruh simbol dalam ritual Notokng tidak
mengalami perubahan maupun pergantian (Lorensius Lamat, 1 Agustus
2025).

Koentjaraningrat (2009:20) mengatakan bahwa setiap  wujud
kebudayaan mengandung simbol, baik dalam bentuk gagasan, aktivitas,
maupun hasil karya, yang berfungsi menyampaikan makna dalam kehidupan
masyarakat. Begitu pula dalam ritual Notokng masyarakat Dayak Mali,
simbol-simbol yang digunakan tidak hanya berperan sebagai perlengkap
upacara tetapi juga representasi dari hubungan mereka dengan leluhur, alam,
serta Jubata (Tuhan). Selain itu, simbol juga memperkuat rasa kebersamaan
dan persatuan dalam masyarakat, karena melalui simbol nilai-nilai budaya
bisa terus diwariskan kepada generasi berikutnya. Sehingga ritual Notokng
bukan hanya menjadi tradisi, tetapi juga menjaga keseimbangan hubungan
manusia dengan leluhur, alam dan Jubata (Tuhan).

Hal ini juga sejalan dengan temuan Hariadi & Herlina (2020:144)
menjelaskan bahwa dalam ritual Nyangahatn Ka’Saka Panen Padi, berbagai
simbol seperti mantra, sesaji, dan peraga adat berfungsi sebagai sarana
komunikasi masyarakat Dayak dengan Jubata dan roh leluhur. Simbol-simbol

tersebut tidak hanya menjadi perlengkapan ritual, tetapi juga



38

merepresentasikan hubungan sakral antara manusia, alam, dan kekuatan
spiritual, serta diwariskan lintas generasi sebagai bagian dari identitas budaya.
. Tengkorak

Tengkorak dianggap sebagai pusaka kampung yang paling sakral
karena diyakini menjadi media komunikasi antara masyarakat dengan leluhur.
Keberadaannya menempati posisi utama dalam seluruh rangkain ritual, sebab
dipercaya mampu menjaga keselamatan sekaligus menjamin keberlangsungan
hidup masyarakat (Lorensisus lamat, Wawancara 1 Agustus 2025).
. Sesaji

Sesaji dimaknai sebagai bentuk pemberian “makan” kepada leluhur
yang dipercaya menjaga keseimbangan hubungan antara dunia manusia dan
dunia gaib. Sesaji yang digunakan cukup beragam, antara lain beras ketan,
Jjawa’, mentimun, soyo, lilin putih, darah ayam, telur ayam yang dibelah,
paku, binar (uang timah berwarna kuning), daun sabang, tumpi (cucur), pulut
(lemang), serta ayam yang disembelih dan dipanggang. Seluruh sesaji
tersebut mewakili ungkapan rasa syukur sekaligus permohonan akan
keselamatan, keberhasilan panen, dan kesejahteraan hidup masyarakat dayak
Mali (Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 2025).
Beras Banyu

Beras banyu dimaknai sebagai simbol kesucian dan pembersihan yang
berfungsi menjaga keharmonisan antara manusia dengan alam serta leluhur,
bentuk penghormatan sekaligus simbol “permisi” sebelum memasuki
rangkaian upacara sakral. Dalam prktik ritual, beras banyu digunakan pada
prosesi besampak, berimah maupun bekibau (Eleng, Wawancara 1 Agustus
2025).
Beras Kuning

Beras kuning diartikan sebagai simbol kemakmuran, kejayaan, dan
keberkahan yang senantiasa diharapkan hadir dalam kehidupan masyarakat
dayak Mali. Keberadaan beras kuning dalam upacara ritual Notokng dipakai

sebagai lambang doa agar seluruh masyarakat dayak Mali dapat hidupdalam



39

kecukupan, meraih kejayaan, serta memperoleh keberkahan dari leluhur
maupun Sang Pencipta (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025).
5. Beras Hijau
Beras hijau dimaknai sebagai lambang kesuburan tanah, keberhasilan
panen, dan kesehatan masyarakat dayak Mali. Beras hijau dalam ritual
Notokng mencerminkan harapan agar ladang tumbuh subur berbebas dari
sampar serta hewan-hewan yang dapat memperhambat dan merusak
pertumbuhan padi (Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025).
6. Pahar
Pahar merupakan wadah khusus yang digunakan dalam upacara ritual
Notokng sebagai tempat meletakan perlengkapan sakral. Pahar berukuran
besar yang dialasi kain putih untuk penadah sesaji, sedangkan pahar
beukuran kecil yang dialasi kain kuning untuk menempatkan tengkorak.
Pemilihan warna putih dan kuning bukan tanpa makna, sebab putih
melambangkan kesucian, sementara kuning lelambangkan keagungan dan
kehormatan leluhur (Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025).
7. Aksesoris yang digunakan Dalam Tarian Sakral Ritual Notokng
a) Sigar, penahan sarung agar mengembang saat menari, menambah
keindahan gerak.
b) Tangkit (maundau/parang), melambangkan kekuatan, dan perlindungan.
c) Sarung dan selinut, berfungsi sebagai pakaian adat yang menegaskan
identitas budaya dan tradisi leluhur.
d) Bulu burung elang, simbol kekuatan dan kewibawaan, karena burung
elang laut dipandang sebagai hewan yang gagah dan luhur.
e) Kain merah, digunakan untuk mengikat bulu elang, melambangkan
keberanian dalam menjalani kehidupan maupun ritual.
f) Garong/Gerenteng, dikiat di kaki penari, menghasilkan bunyi sebagai

pengiring tarian sakral (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025).



40

8. Alat Musik Tradisional Ritual Notokng

a)

b)

Totokng, totokng alat musik tradisional yang mirip dengan bedug
adalah alat musik yang digunakan dalam ritual Notokng yang berfungsi
sebagai iringan tari-tarian dalam upacara.

Gong, menghasilkan bunyi berdentum yang dalam, berfungsi sebagai
penanda rtime dan kekuatan magis dalam ritual.

Kulintang/gamelan, memberikan variasi nada dan harmoni,
memperkaya suasana musik dalam upacara ritual Notokng (Bernandus
Enje, 1 Agustus 2025).

C. Nilai-Nilai dan Makna Ritual Notokng bagi Masyarakat Dayak Mali

Notokng memiliki peran penting dalam menjaga keseimbangan

hubungan antara manusia, alam, dan leluhur. Pelaksanaannya tidak hanya

bersifat sakral, tetapi juga mengandung nilai sosial yang sangat kuat, di mana

masyarkat ikut berpartisipasi dalam memeriahkan pelaksanaan ritual Notokng

(Ukih, Wawancara 1 Agustus 2025). Hal ini tampak dalam tradisi gotong

royong masyarakat yang bahu-membahu mempersiapkan berbagai keperluan

ritual,

mulai dari pengumpulan sesaji, pembuatan tenda, hingga

penyelenggaraan acara bersama-sama. Nilai kebersamaan terjalin tidak hanya

pada aspek persiapan, tetapi juga ketika masyarakat ikut serta memeriahkan

jalannya prosesi. Dengan demikian, Notokng menjadi sarana perekat

solidaritas sosial yang menumbuhkan rasa persatuan dalam komunitas,

sekaligus menjaga kesinambungan warisan budaya leluhur agar tetap hidup

dalam kehidupan masyarakat Dayak Mali hingga kini.

Ini sejalan dengan pernyataan Herlina & Fransisca (2025:30) yang

menyebutkan bahwa “Kegiatan menyiapkan adat dan memasak dilakukan

secara bergotong royong oleh masyarakat, dengan satu orang ditunjuk sebagai

kepala rombongan tukang masak. Hal ini menggambarkan nilai kerja sama

dan keterikatan komunitas. Gotong royong bukan hanya mempermudah

proses, tetapi juga menciptakan kebersamaan, di mana setiap individu merasa

memiliki peran dalam momen penting ini. Ini memperkuat kohesi sosial



41

dalam masyarakat Dayak, di mana solidaritas dan dukungan timbal balik
sangat dihargai”. Sehingga pernyataan tersebut menegaskan bahwa nilai-nilai
dalam Notokng maupun Bejadi Keronggont sama-sama menekankan nilai-
nilai gotong royong, solidaritas, kebersamaan merupakan inti dari kehidupan
sosial masyarakat Dayak. Partisipasi masyarakat dalam pelaksanaan ritual
sangat erat kaitannya dengan aspek sakral dan spiritual.

Makna dari pelaksanaan ritual Notokng bagi masyarakat Dayak Mali
tidak hanya sekadar sebuah tradisi, tetapi merupakan wujud doa dan harapan
yang mendalam. Notokng dimaknai sebagai sarana untuk memohon berkat
dalam berbagai aspek kehidupan, seperti keberhasilan dalam berladang,
kelancaran panen padi, keselamatan hidup, hingga kesembuhan dari penyakit
yang menimpa seseorang (Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025).

Oleh sebab itu, Notokng hanya dilaksanakan ketika niat atau tujuan
tertentu telah terwujud, misalnya setelah panen yang melimpah atau setelah
seseorang sembuh dari sakit. Hal ini menunjukkan bahwa ritual tersebut
menjadi media ungkapan syukur sekaligus bentuk ikatan spiritual masyarakat
dengan leluhur yang diyakini memberikan perlindungan serta kesejahteraan
dalam kehidupan sehari-hari.

Ini sejalan dengan pernyataan Hariadi & Herlina (2024:144)
menjelaskan bahwa dalam ritual Nyangahatn Ka’Saka Panen Padi,
masyarakat Dayak melaksanakan upacara bukan semata-mata sebagai tradisi
panen, melainkan sebagai ungkapan doa syukur, permohonan keselamatan,
serta media komunikasi dengan leluhur. Dengan demikian, baik Notokng
maupun Nyangahatn sama-sama berfungsi sebagai ritual doa syukur dan
permohonan berkat. Keduanya menegaskan bahwa tradisi Dayak tidak hanya
bersifat seremonial, tetapi memiliki makna spiritual mendalam sebagai
jembatan komunikasi antara manusia, alam, leluhur, dan Jubata (Tuhan).

Dalam setiap pelaksanaan ritual adat, masyarakat Dayak tidak hanya
menghadirkan prosesi yang bersifat seremonial, tetapi juga menyertakan
beragam simbol yang kayak anak nilai dan makna. Simbol-simbol tersebut

menjadi bahasa budaya yang mempresentasikan hubungan manusia dengan



42

alam, leluhur, dan Jubata (Tuhan). Begitu pula dengan ritual Notokng
masyarakat Dayak Mali, berbagai perlengkapan ritual seperti tengkorak,
sesaji, beras, pahar, aksesoris tari, hingga alat musik tradisional bukan hanya
berfungsi secara praktis, melainkan juga mengandung nilai serta makna
spiritual dan sosial yang mendalam.

. Tengkorak, tengkorak dianggap sebagai pusaka kampung yang paling sakral
karena diyakini sebagai media komunikasi dengan para leluhur. Nilai yang
terkandung adalah perlindungan dan keberlangsunga hidup, di mana
masyarakat percaya keberadaan tengkorak menjaga keselamatan komunitas
dan menjadi pengikat spiritual antara manusia dengan dunia roh.

. Sesaji, sesaji dimaknai sebagai pemberian makan kepada leluhur untuk
menjaga keseimbangan hubungan antara manusia dan dunia roh. Nilainya
terletak pada ungkapan syukur dan doa keselamatan, dengan harapan panen
berhasil, masyarakat sehat, dan hidup sejahtera. Sesaji yang digunakan
merupakan simbol kekayaan makna, dari kesuburan, kehidupan hingga
kekuataan spiritual.

Beras Banyu, beras banyu melambangkan kesucian, pembersihan, dan
keharmonisan. Nilai terdapat pada fungsi sombolis sebagai penghormatan dan
“permisi” sebelum memasuki prosesi sakral. Kehadirannya menandai bahwa
setiap tahap ritual dilakukan dengan hati yang bersih serta niat menjaga
keseimbangan manusia, alam dan leluhur.

Beras Kuning, menjadi simbol kemakmuran, kejayaan, dan keberkahan. Nilai
yang terkandung vyaitu doa, agar selalu hidup dalam berkecukupan dan
memperoleh restu leluhur serta Jubata (Tuhan). Warna kuning bermakna
sebagai kebahagiaan dan kemuliaan hidup.

Beras Hijau, beras hijau dimaknai sebagai simbol kesuburan tanah, panen
yang berhasil, dan kesehatan masyarakat. Nilai terdapat pada pengjarapan
agar ladang terbebas dari hama dan penyakit atau sampar, serta menjadi
lambang harmoni antara manusia dengan alam yang menjadi sumber

penghidupan.



43

6. Pahar, pahar adalah wadah khusus sesaji dan tengkorak. Nilai simbolik
terletak pada warna kain alas pahar yaitu kesucian (kain putih) dan
kehormatan (kain kuning). Putih untuk kesucian hubungan dengan roh
sedangkan kuning sebagai penghormatan kepada leluhur. Fungsi pahar
menunjukkan pentingnya wadah sakral sebagai penghubung dunia manusia
dengan leluhur (Lorensius Lamat, Wanwancara 1 Agustus 2025).

7. Aksesoris dalam Tarian Sakral Ritual Notokng
a) Sigar, Digunakan sebagai penahan sarung agar mengembang saat penari

bergerak. Memberikan kesan indah dan tertata dalam setiap gerakan tarian.
Mengandung nilai estetika dan keteraturan, mencerminkan bahwa setiap
gerak tarian sakral dilakukan dengan keindahan, keselarasan, dan penuh
makna.

b) Tangkit (mandau/parang), senjata tajam yang dibawa penari sebagali
kekuatan dan pelindung diri. Melambangkan kekuatan, keberanian, dan
perlindungan, serta menegaskan kesiapan masyarakat Dayak Mali dalam
menjaga diri dan komunitas dari ancaman.

c) Sarung dan selimut, menegaskan indentitas budaya masyarakat Dayak
Mali serta mengandung nilai identitas budaya dan warisan leluhur,
memperlihatkan kebanggaan serta keterikatan pada tradisi yang diwariskan
turun-temurun.

d) Bulu burung elang, Burung elang dipandang sebagai hewan gagah, luhur,
dan sakti. Bulu elang yang dikenakan penari melambangkan wibawa. Ini
sebagai Simbol kewibawaan, keluhuran, dan keberanian, yang menegaskan
posisi tarian sebagai media sakral untuk menghormati leluhur.

e) Kain merah, Dipakai untuk mengikat bulu burung elang. Warna merah
dianggap melambangkan semangat hidup. Mengandung nilai semangat dan
keberanian dalam menghadapi tantangan kehidupan maupun dalam
melaksanakan ritual adat.

f) Garong/gerenteng, Aksesoris yang dipasang di kaki penari sehingga
menghasilkan bunyi ketika bergerak. Melambangkan energi sakral dan

kebersamaan, karena bunyi khasnya menjadi pengiring tarian yang



44

mengikat gerakan penari dengan irama spiritual (Eleng, Wawancara
1Agustus 2025).
8. Alat Musik Tradisional dala Ritual Notokng

a) Totokng, totokng digunakan sebagai pengatur musik utama dalam tarian
dan prosesi ritual. Bunyi pukulannya menjadi tanda awal sekaligus
pengiring gerakan. Mencerminkan semangat dan kebersamaan, karena
dentuman totokng menyatukan langkah penari dalam upacara agar tampak
seirama.

b) Gong, Bunyi gong yang berdentum dalam menghasilkan suasana
mendalam dan sakral. Dalam tradisi Dayak gong dianggap memiliki
kekuatan magis. Gong Menjadi simbol kekuatan spiritual dan penanda
waktu sakral, mengingatkan masyarakat akan kesungguhan serta
keagungan prosesi yang sedang berlangsung.

c¢) Kulintang/Gamelan, Alat musik yang menghasilkan variasi nada harmonis,
melengkapi totokng dan gong dalam menciptakan irama yang indah. Nilai
yang tekandung menghadirkan keselarasan, keharmonisan, dan
kegembiraan serta memperkuat suasana ritual agar terasa harmonis
sekaligus meriah, menegaskan keseimbangan antara kesakralan dan
kebersamaan (Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 2025).

Dengan demikian, Notokng harus dijaga karena di dalamnya terkandung
nilai-nilai dan makna yang tidak hanya berkaitan dengan aspek spiritual,
tetapi juga sosial, budaya hingga pendidikan dan karifan lokal yang menyatu
dalam kehidupan masyarakat Dayak Mali.

Pertama dari aspek spiritual dan religius, Notokng merupakan wujud
penghayatan masyarakat terhadap hubungan dengan Jubata (Tuhan) dan para
leluhur. Simbol-simbol yang digunakan, seperti tengkorak, sesaji, beras
banyu, beras kuning, dan beras hijau, bukan sekadar perlengkapan ritual,
melainkan media doa, rasa syukur, dan permohonan untuk keselamatan
hidup, keberhasilan panen, kesehatan, serta kesejahteraan. Hal ini
menegaskan bahwa Notokng memiliki fungsi sebagai jembatan antara

manusia, alam, leluhur, dan Jubata (Tuhan).



45

Kedua, dari aspek sosial, Notokng menjadi sarana perekat solidaritas.
Seluruh masyarakat, baik laki-laki maupun perempuan, tua maupun muda,
ikut berpartisipasi melalui tradisi gotong royong, mulai dari persiapan sesaji,
pembuatan tenda, hingga jalannya upacara. Partisipasi ini tidak hanya
memperlancar jalannya ritual, tetapi juga memperkuat rasa kebersamaan,
menumbuhkan persatuan, dan menciptakan ikatan sosial yang kokoh di antara
masyarakat. Dengan kata lain, Notokng mengandung nilai sosial sebagai
ruang interaksi dan komunitas.

Ketiga, dari aspek budaya, Notokng adalah identitas masyarakat Dayak
Mali yang diwariskan turun-temurun. Tata cara prosesi ritual Notokng hingga
aksesoris tarian, alat musik tradisional, mengandung simbol-simbol budaya
yang menegaskan kebanggaan dan jati diri Dayak Mali. Menjaga Notokng
berarti menjaga identitas etnis dan warisan leluhur, sekaligus memperkokoh
posisi masyarakat Dayak Mali dalam keberagaman budaya Indonesia. Jika
ritual ini hilang, maka sebagian identitas dan kearifan lokal masyarakat
Dayak juga ikut terkikis.

Keempat, dari aspek pendidikan dan kearifan lokal, setiap simbol dalam
Notokng menyampaikan pesan moral yang sarat makna. Seluruh rangkaian
prosesi ritual Notokng mengandung nilai-nilai yang berfungsi sebagai
pendidikan budaya yang diperkenalkan kepada generasi muda agar mereka
memahami pentingnya menjaga alam, menghormati leluhur, dan menjunjung
tinggi solidaritas sosial. Sehingga, Notokng merupakan sumber pengetahuan
lokal yang membentuk karakter dan identitas masyarakat.

Hal ini sejalan dengan Fitra, dkk (2024:23) yang menyatakan bahwa
ritual Mpara Pade juga memuat beragam nilai, seperti nilai ketuhanan,
gotong royong, kekeluargaan, kebersamaan, dan keharmonisan dengan alam.
Bahkan ditegaskan kembali oleh Fitra, dkk (2024:25) bahwa kearifan lokal
masyarakat Dayak Mali dalam ritual adat mencakup nilai toleransi,
solidaritas, moral, hingga penghormatan kepada leluhur. Pernyataan tesebut
menegaskan bahwa, antara Notokng dan Mpara Pade memiliki fungsi yang

sama sebagai sarana doa syukur dan media komunikasi dengan leluhur, serta



46

sebagai ruang pendidikan budaya bagi generasi muda dan menegaskan bahwa
ritual adat Dayak bukan sekadar tradisi seremonial, tetapi memiliki makna
mendalam yang menjaga keseimbangan antara manusia, alam, leluhur, dan
Jubata (Tuhan). Dengan demikian, jika hilangnya ritual seperti Notokng atau
Mpara Pade berarti terputusnya rantai kearifan lokal yang selama ini menjadi
sumber identitas, solidaritas sosial, dan pedoman spiritual masyarakat Dayak
Mali.



