
20 

 

BAB II 

SEJARAH RITUAL NOTOKNG MASYARAKAT DAYAK MALI 

 

A. Asal Usul dan Penyebaran Suku Dayak Mali 

Suku Dayak Mali adalah sebutan untuk salah satu suku dayak yang 

merupakan bagian dari suku Dayak Kanayatn dengan memiliki kemiripan 

bahasa terutama dalam kosakata serta struktur bahasa dan masuk kedalam 

rumpun besar Klemantan. Suku Dayak Mali bermukim di Kecamatan Balai 

Batang Tarang dan sebagian kecil di kecamatan Tayan Hilir Kabupaten 

Sanggau Provinsi Kalimantan Barat. Suku Dayak Mali tersebar di 14 

kampung di Balai Batang Tarang dan 7 kampung di Tayan Hilir. Suku Dayak 

Mali juga tersebar diluar Kabupaten Sanggau yaitu di Binua Angan 

Kabupaten Landak, di Ambawang Kabupaten Pontianak dan di hilir sungai 

Kulatn Kecamatan Balai Bekuak Kabupaten Ketapang (Damara 2024:10). 

Penyebaran suku ini diperkirakan terjadi pada tahun 1920. Dari Batang 

Tarang mereka menggunakan perahu melalui sungai-sungai melakukan 

perjalanan hingga menyebar ke tempat-tempat hunian mereka sekarang ini. 

Awalnya migrasi suku Dayak Mali ini untuk mencari tempat dan lahan baru 

guna membuka lahan pemukiman untuk berladang (Damara 2024:11).  

Selain itu juga diketahui bahwa masyarakat Dayak Mali datang ke 

Binua Angan berawal dari partisipasi mereka dalam memeriahkan acara 

Ganjor. Perjalanan menuju Binua Angan dilakuakan melalui jalur hutan atau 

darat, yang menajadi akses utama pada masa itu. Sebelum kedatangan Dayak 

Mali, wilayah Binua Angan dihuni oleh masyarakat Dayak Tembawang. 

Penamaan Dayak Tembawang memicu pada banyaknya pohon tembawang 

yang tubuh subur di daerah Binua Angan, yang pada akhirnya menjadi ciri 

khas lingkungan dan identitas masyarakat setempat. Kedatangan Dayak Mali 

menjadi permanen setelah peristiwa pada acara Ganjor, dimana mereka 

melakukan pelanggaran adat yang menimbulkan utuang dan merugikan 

masyarakat lokal. Berdasarkan aturan adat yang berlaku, pelanggaran tersebut 

mengharuskan mereka tetap tinggal dan tidak diizinkan kembali ke daerah 



21 

 

 

 

asalnya. Sejak saat itu, Dayak Mali menetap dan berbaur dengan masyarakat 

lokal (Lorensisus Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Sebelum kedatangan Dayak Mali ke Binua Angan, bahasa yang 

digunakan oleh masyarakat setempat sudah menggunakan bahasa Ba Aye’k. 

Bahasa ini memiliki kesamaan yang cukup signifikan dengan bahasa Dayak 

Mali yang berada di Batang Tarang. Namun demikian, terdapat perbedaan 

yang dapat diamati secara jelas pada beberapa kosakata. Misalnya, 

masyarakat Dayak Mali di Binua Angan menyebut “anjing” dengan istilah 

“kisu’,” sedangkan masyarakat Dayak Mali di Batang Tarang menggunakan 

istilah “uyok” untuk penyebutan yang sama. Kemudian dalam aspek adat, 

meskipun terdapat beberapa perbedaan, tetap saja memiliki kesamaan yaitu 

sama-sama menerapkan hukum adat yang menggunakan nilai Rial. Rial 

merupakan mata uang adat yang berfungsi sebagai satuan pembayaran dalam 

pelaksanaan hukum adat. Saat ini, nilai satu rial untuk keperluan adat 

pernikahan atau pesta besar ditetapkan sebesar Rp. 10.000, sedangkan untuk 

pelanggar adat seperti mencuri atau kesalahan berat lainnya, satu rial 

dikenakan dengan nilai Rp.100.000 (Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 

2025). 

Ada pun perbedaan adat dan bahasa juga terlihat cukup jelas jika 

dibandingkan dengan Dayak Kanayatn yang merupakan kelompok etnis 

tetangga. Dalam hal adat, perbedaan tampak pada sistem nilai hukum adat, di 

mana Dayak Mali menggunakan rial sedangkan Dayak Kanayatn 

menggunakan Tail dengan nilai setara Rp. 250.000 per satuannya. Bahasa 

Dayak Mali dan Dayak Kanayatn tentunya sangat jelas berbeda di mana 

masing-masing suku memiliki sruktur dan kosakata yang berbeda jauh. 

Meskipun demikian dari perbandingan persamaan dan perbedaan diantara 

Dayak Mali Binua Angan, Dayak Mali Batang Tarang dan Dayak Kanayatn 

masih memiliki persamaan dalam adat terutama pada persyaratan dalam 

pelaksanaan hukum adat yang sama-sama menggunakan babi dan ayam 

sebagai bagian dari prosesi adat (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025).  

 



22 

 

 

 

B. Latar Belakang Munculnya Ritual Notokng 

Ritual Notokng pertama kali dikenalkan dan dilaksanakan oleh generasi 

pertama yaitu Langot, yang diperkirakan hidup pada masa penjajahan Jepang. 

Media utama dalam ritual Notokng ini adalah sebuah tengkorak manusia yang 

dikenal dengan nama Aghu. Aghu merupakan seorang pedagang asal China 

yang datang ke Binua Angan untuk menjual rempah-rempah. Ia kemudian 

dengan sukarela menerima tawaran untuk dijadikan pusaka kampung dengan 

syarat diberikan makan setiap tahun. Aghu dibunuh menggunakan alu dan 

sejak saat itu tengkorak tersebut menjadi simbol skaral dalam pelaksanaan 

Notokng (Lorensisus Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Ritual Notokng lahir karena adanya aktivitas pertanian atau yang biasa 

masyarakat lokal menyebutnya beladang yaitu lahan untuk menanam padi. 

Dari hasil panen padi yang melimpah lahirlah suatu tradisi ritual yang dikenal 

dengan Notokng. Menurut kepercayaan tradisi adat budaya, ritual Notokng 

memiliki tujuan untuk memohon berkat keselamatan, serta ungkapan rasa 

syukur atas hasil panen padi yang melimpah kepada leluhur. Selain itu, 

Notokng juga dilakukan sebagai permohonan agar kegiatan berladang dan 

panen pada tahun berikutnya tetap berhasil serta terhindar dari serangan hama 

maupun penyakit tanaman, yang dalam istilah lokal disebut sampar (Eleng, 

Wawancara 1 Agustus 2025). 

Masyarakat Dayak Mali di Desa Angan Tembawang Kecamatan 

Jelimpo merupakan salah satu sub Suku Dayak yang terletak di Kabupaten 

Landak yang memiliki ciri khas yang membedakan mereka dengan Suku 

Dayak lainnya. Masyarakat Dayak Mali juga sangat erat hubungannya dengan 

alam, dimana hidup mereka sangat tergantung pada alam (M. Dirhamsyah, 

dkk 2022:790). Hal ini menegaskan bahwa masyarakat Dayak Mali memiliki 

keterikatan yang sangat erat dengan alam, sehingga aktivitas kehidupan 

mereka, baik sosial, ekonomi, maupun budaya, tidak dipisahkan dari 

pemanfaatan dan keberlanjutan sumber daya alam. Kondisi ini menjadi dasar 

lahirnya berbagai tradisi dan ritual adat, termasuk Notokng, yang berfungsi 

tidak hanya sebagai wujud rasa syukur atas hasil panen padi, tetapi juga 



23 

 

 

 

sebagai sarana menjaga keseimbangan hubungan antara manusia, alam, dan 

leluhur. 

Ini sejalan dengan pemikiran Koentjaraningrat (2009:204) bahwa 

sistem religi misalnya mempunyai wujudnya sebagai sistem keyakinan, dan 

gagasan-gagasan tentang Tuhan, dewa-dewa, roh-roh halus, neraka, sorga dan 

sebagainya, tetapi mempunyai wujudnya yang berupa upacara-upacara. 

Dengan demikian, ritual Notokng dapat dipahami sebagai salah satu bentuk 

konkret dari sistem religi masyarakat Dayak Mali yang berakar pada 

keyakinan dan diwujudkan dalam upacara adat. 

Teradisi Notokng tidak terbatas pada momen panen padi saja, 

melainkan juga dilakukan sebagai bentuk rasa syukur atas kesembuhan 

seseorang dari penyakit. Ada ungkapan “beniat dulu baru dilakukan 

Notokng”, yang diartikan bahwa ritual Notokng hanya dilakukan setelah 

keberhasilan panen atau setelah seseorang benar-benar sembuh dari 

sakitnya(Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Dengan kata lain, pelaksanaan Notokng selalu dilatarbelakangi oleh 

sebuah keberhasilan atau peristiwa positif yang layak disyukuri. Notokng 

menjadi sarana untuk mengucapkan syukur, memohon keselamatan, 

keberhasilan, dan kesehatan di masa yang akan datang. 

Ini sejalan dengan pernyataan Sesilia (2021:186) yang menjelaskan 

bahwa “penggunaan mantra tolak bala telah menjadi ritual yang sakral dan 

turun-temurun yang mereka yakini dan percayai dapat melindungi mereka 

dari ancaman marabahaya, malapetaka, dan sakit-penyakit termasuk COVID-

19. Mantra tolak bala berfungsi sebagai media komunikasi untuk mengusir 

makhluk halus yang mendatangkan penyakit, bencana, atau malapetaka”. 

Keduanya menegaskan bahwa ritual bukan hanya rutinitas sakral, tetapi 

sarana komunikasi manusia dengan kekuatan spiritual. Baik Notokng maupun 

Tolak Bala berperan sebagai media penghubung antara manusia dengan dunia 

gaib, sekaligus wadah ekspresi rasa syukur dan harapan akan keselamatan. 

Terdapat ritual adat Notokng yang dilaksanakan juga oleh masyarakat 

Dayak Mali di Desa Padi Kaye Kecamatan Batang Tarang Kabupaten 



24 

 

 

 

Sanggau, yang menjadi perbedaan antara ritual Notokng di Desa Angan 

Tembawang dan Desa Padi Kaye yaitu pada saat ritual Notokng dilaksanakan 

ada pantang seperti menggunakan minyak parfum, minyak rambut, teriak, dan 

perkelahian M. Dirhamsyah, dkk (2022:793). Sedangkan ritual Notokng di 

Desa Angan Tembawang pantang yang berlaku adalah masyarakat dilarang 

keluar rumah, berkunjung ketempat lain, pergi ke hutan, memetik daun, 

ataupun menimbulkan kebisingan. Aturan ini berlaku di seluruh dusun yang 

ada di Desa Angan tembawang, yaitu Angan Tutu, Angan Landak, Angan 

Limau, Angan Pelanjau, Angan Rampan, Angan Bangka, dan Angan 

Tembawang. 

M. Dirhamsyah, dkk (2022:793) mengungkapkan kembali bahwa ritual 

Notokng tidak hanya terdapat di Desa Angan Tembawang dan Desa Padi 

Kaye tetapi juga terdapat di Desa Sidas Kecamatan Sengah Temila 

Kabupaten Landak yaitu masyarakat Dayak Kanayatn. Upacara Notokng yang 

ada di Desa Sidas yaitu upacara memberi makan para arwah orang-orang 

yang dikayau (dibunuh). Pemberian makan ini terkait dengan janji yang wajib 

dipenuhi oleh keturunan pengayau sesuai permintaan korban kayau. 

Variasi ini menunjukan bahwa meskipun berakar pada tradisi upacara 

yang sama, Notokng di tiap wilayah memiliki perbedaan fungsi yaitu sebagai 

ungkapan syukur panen padi, sarana menjaga kesakralan, maupun 

pemeliharaan hubungan dengan leluhur. Sehingga ritual Notokng dapat 

dipahami sebagai manifestasi sistem religi yang fleksibel sekaligus sebagai 

mekanisme sosial-budaya untuk memperkuat identitas lokal masyarakat 

Dayak. 

 

C. Ritual Notokng diwariskan Secara Turun-Temurun 

Pelaksanaan Notokng diwariskan secara turun-temurun hanya kepada 

keturunan langsung dari Langot. Setelah Langot, tradisi ini diteruskan oleh 

Tukul yang berperan sebagai dukun, kemudian diwariskan kepada Be sebagai 

generasi ketiga ia merupakan seorang dukun, Ayoi sebagai generasi keempat 

yang berperan sebagai wakil temenggung, hingga saat ini dijalankan oleh 



25 

 

 

 

lorensius Lamat, generasi kelima sekaligus seorang Temenggung di Binua 

Angan (Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Warisan ritual ini hanya dapat dilanjutkan oleh mereka yang memiliki 

hubungan darah dengan penerus sebelumnya. Apabila kelak tidak ada lagi 

keturunan yang bersedia atau mampu melanjutkan ritual Notokng, maka 

tengkorak pusaka kampung tersebut akan dikuburkan bersama dengan 

penerus terakhir dalam satu liang namun menggunakan peti yang berbeda 

(Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025). 

Maka, ritual Notokng bukan hanya tradisi syukur hasil panen, tetapi 

juga mekanisme pewarisan nilai budaya, kepemimpinan adat, dan keyakinan 

religius. Pewarisan turun-temurun memastikan bahwa kesakralan dan 

keaslian ritual tetap terjaga, karena hanya dilakukan oleh kerurunan langsung 

dari keturunan pertama yang memulainya. Dan apabila ritual ini tidak 

diwujudkan atau diteruskan, masyarakat percaya leluhur akan marah dan akan 

mendatangkan bala atau sampar, sehingga hal ini memperlihatkan bahwa 

kepercayaan spiritual menjadi perekat sosial yang kuat dan mendorong 

masyarakat untuk tetap melestarikannya. Sehingga, Notokng tidak hanya 

menjaga keseimbangan identitas budaya Dayak Mali, tetapi juga menegaskan 

posisi leluhur sebagai pusat kehidupan spiritual sekaligus sebagai pilar sosial 

yang mengikat solidaritas dan kebersamaan dalam komunitas. 

Pelaksanaan Notokng yang diwariskan secara turun-temurun kepada 

keturunan langsung dari Langot menunjukkan adanya mekanisme pelestarian 

adat melalui garis keturunan tertentu. Hal ini sejalan dengan pernyataan 

Marselus, Siswandi, & Nur (2023:218) yang menegaskan bahwa kearifan 

lokal masyarakat Dayak, seperti upacara Gawai, hanya dapat bertahan apabila 

terus dilestarikan dan diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. 

Dengan demikian, baik Notokng maupun Gawai memperlihatkan pola 

pewarisan budaya yang menekankan pentingnya regenerasi atau penerus dan 

komunitas tradisi sebagai syarat mutlak bagi eksistensi budaya. Bedanya, jika 

Notokng diwariskan secara khusus hanya dalam garis keturunan tertentu 

untuk menjaga kesakralannya, sedangkan Gawai diwariskan lebih luas 



26 

 

 

 

kepada seluruh anggota komunitas sebagai bentuk kebersamaan. Namun, 

keduanya sama-sama menunjukan bahwa budaya Dayak hanya bisa bertahan 

jika generasi muda mau menerima, menjaga, dan meneruskan nilai-nilai serta 

simbol yang diwariskan oleh leluhur. 

Masyarakat Dayak Mali meyakini bahwa ritual ini merupakan wujud 

janji kepada leluhur untuk berbagi atas hasil panen padi. Jika janji tersebut 

tidak dipenuhi dan diteruskan, dipercaya leluhur akan marah dan 

mendatangkan bala atau sampar (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025).  


