BAB I1
SEJARAH RITUAL NOTOKNG MASYARAKAT DAYAK MALI

A. Asal Usul dan Penyebaran Suku Dayak Mali

Suku Dayak Mali adalah sebutan untuk salah satu suku dayak yang
merupakan bagian dari suku Dayak Kanayatn dengan memiliki kemiripan
bahasa terutama dalam kosakata serta struktur bahasa dan masuk kedalam
rumpun besar Klemantan. Suku Dayak Mali bermukim di Kecamatan Balai
Batang Tarang dan sebagian kecil di kecamatan Tayan Hilir Kabupaten
Sanggau Provinsi Kalimantan Barat. Suku Dayak Mali tersebar di 14
kampung di Balai Batang Tarang dan 7 kampung di Tayan Hilir. Suku Dayak
Mali juga tersebar diluar Kabupaten Sanggau yaitu di Binua Angan
Kabupaten Landak, di Ambawang Kabupaten Pontianak dan di hilir sungai
Kulatn Kecamatan Balai Bekuak Kabupaten Ketapang (Damara 2024:10).

Penyebaran suku ini diperkirakan terjadi pada tahun 1920. Dari Batang
Tarang mereka menggunakan perahu melalui sungai-sungai melakukan
perjalanan hingga menyebar ke tempat-tempat hunian mereka sekarang ini.
Awalnya migrasi suku Dayak Mali ini untuk mencari tempat dan lahan baru
guna membuka lahan pemukiman untuk berladang (Damara 2024:11).

Selain itu juga diketahui bahwa masyarakat Dayak Mali datang ke
Binua Angan berawal dari partisipasi mereka dalam memeriahkan acara
Ganjor. Perjalanan menuju Binua Angan dilakuakan melalui jalur hutan atau
darat, yang menajadi akses utama pada masa itu. Sebelum kedatangan Dayak
Mali, wilayah Binua Angan dihuni oleh masyarakat Dayak Tembawang.
Penamaan Dayak Tembawang memicu pada banyaknya pohon tembawang
yang tubuh subur di daerah Binua Angan, yang pada akhirnya menjadi ciri
khas lingkungan dan identitas masyarakat setempat. Kedatangan Dayak Mali
menjadi permanen setelah peristiwa pada acara Ganjor, dimana mereka
melakukan pelanggaran adat yang menimbulkan utuang dan merugikan
masyarakat lokal. Berdasarkan aturan adat yang berlaku, pelanggaran tersebut

mengharuskan mereka tetap tinggal dan tidak diizinkan kembali ke daerah

20



21

asalnya. Sejak saat itu, Dayak Mali menetap dan berbaur dengan masyarakat
lokal (Lorensisus Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025).

Sebelum kedatangan Dayak Mali ke Binua Angan, bahasa yang
digunakan oleh masyarakat setempat sudah menggunakan bahasa Ba Aye’k.
Bahasa ini memiliki kesamaan yang cukup signifikan dengan bahasa Dayak
Mali yang berada di Batang Tarang. Namun demikian, terdapat perbedaan
yang dapat diamati secara jelas pada beberapa kosakata. Misalnya,
masyarakat Dayak Mali di Binua Angan menyebut “anjing” dengan istilah
“kisu’,” sedangkan masyarakat Dayak Mali di Batang Tarang menggunakan
istilah “uyok” untuk penyebutan yang sama. Kemudian dalam aspek adat,
meskipun terdapat beberapa perbedaan, tetap saja memiliki kesamaan yaitu
sama-sama menerapkan hukum adat yang menggunakan nilai Rial. Rial
merupakan mata uang adat yang berfungsi sebagai satuan pembayaran dalam
pelaksanaan hukum adat. Saat ini, nilai satu rial untuk keperluan adat
pernikahan atau pesta besar ditetapkan sebesar Rp. 10.000, sedangkan untuk
pelanggar adat seperti mencuri atau kesalahan berat lainnya, satu rial
dikenakan dengan nilai Rp.100.000 (Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus
2025).

Ada pun perbedaan adat dan bahasa juga terlihat cukup jelas jika
dibandingkan dengan Dayak Kanayatn yang merupakan kelompok etnis
tetangga. Dalam hal adat, perbedaan tampak pada sistem nilai hukum adat, di
mana Dayak Mali menggunakan rial sedangkan Dayak Kanayatn
menggunakan Tail dengan nilai setara Rp. 250.000 per satuannya. Bahasa
Dayak Mali dan Dayak Kanayatn tentunya sangat jelas berbeda di mana
masing-masing suku memiliki sruktur dan kosakata yang berbeda jauh.
Meskipun demikian dari perbandingan persamaan dan perbedaan diantara
Dayak Mali Binua Angan, Dayak Mali Batang Tarang dan Dayak Kanayatn
masih memiliki persamaan dalam adat terutama pada persyaratan dalam
pelaksanaan hukum adat yang sama-sama menggunakan babi dan ayam

sebagai bagian dari prosesi adat (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025).



22

B. Latar Belakang Munculnya Ritual Notokng

Ritual Notokng pertama kali dikenalkan dan dilaksanakan oleh generasi
pertama yaitu Langot, yang diperkirakan hidup pada masa penjajahan Jepang.
Media utama dalam ritual Notokng ini adalah sebuah tengkorak manusia yang
dikenal dengan nama Aghu. Aghu merupakan seorang pedagang asal China
yang datang ke Binua Angan untuk menjual rempah-rempah. la kemudian
dengan sukarela menerima tawaran untuk dijadikan pusaka kampung dengan
syarat diberikan makan setiap tahun. Aghu dibunuh menggunakan alu dan
sejak saat itu tengkorak tersebut menjadi simbol skaral dalam pelaksanaan
Notokng (Lorensisus Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025).

Ritual Notokng lahir karena adanya aktivitas pertanian atau yang biasa
masyarakat lokal menyebutnya beladang yaitu lahan untuk menanam padi.
Dari hasil panen padi yang melimpah lahirlah suatu tradisi ritual yang dikenal
dengan Notokng. Menurut kepercayaan tradisi adat budaya, ritual Notokng
memiliki tujuan untuk memohon berkat keselamatan, serta ungkapan rasa
syukur atas hasil panen padi yang melimpah kepada leluhur. Selain itu,
Notokng juga dilakukan sebagai permohonan agar kegiatan berladang dan
panen pada tahun berikutnya tetap berhasil serta terhindar dari serangan hama
maupun penyakit tanaman, yang dalam istilah lokal disebut sampar (Eleng,
Wawancara 1 Agustus 2025).

Masyarakat Dayak Mali di Desa Angan Tembawang Kecamatan
Jelimpo merupakan salah satu sub Suku Dayak yang terletak di Kabupaten
Landak yang memiliki ciri khas yang membedakan mereka dengan Suku
Dayak lainnya. Masyarakat Dayak Mali juga sangat erat hubungannya dengan
alam, dimana hidup mereka sangat tergantung pada alam (M. Dirhamsyah,
dkk 2022:790). Hal ini menegaskan bahwa masyarakat Dayak Mali memiliki
keterikatan yang sangat erat dengan alam, sehingga aktivitas kehidupan
mereka, baik sosial, ekonomi, maupun budaya, tidak dipisahkan dari
pemanfaatan dan keberlanjutan sumber daya alam. Kondisi ini menjadi dasar
lahirnya berbagai tradisi dan ritual adat, termasuk Notokng, yang berfungsi

tidak hanya sebagai wujud rasa syukur atas hasil panen padi, tetapi juga



23

sebagai sarana menjaga keseimbangan hubungan antara manusia, alam, dan
leluhur.

Ini sejalan dengan pemikiran Koentjaraningrat (2009:204) bahwa
sistem religi misalnya mempunyai wujudnya sebagai sistem keyakinan, dan
gagasan-gagasan tentang Tuhan, dewa-dewa, roh-roh halus, neraka, sorga dan
sebagainya, tetapi mempunyai wujudnya yang berupa upacara-upacara.
Dengan demikian, ritual Notokng dapat dipahami sebagai salah satu bentuk
konkret dari sistem religi masyarakat Dayak Mali yang berakar pada
keyakinan dan diwujudkan dalam upacara adat.

Teradisi Notokng tidak terbatas pada momen panen padi saja,
melainkan juga dilakukan sebagai bentuk rasa syukur atas kesembuhan
seseorang dari penyakit. Ada ungkapan “beniat dulu baru dilakukan
Notokng”, yang diartikan bahwa ritual Notokng hanya dilakukan setelah
keberhasilan panen atau setelah seseorang benar-benar sembuh dari
sakitnya(Bernandus Enje, Wawancara 1 Agustus 2025).

Dengan kata lain, pelaksanaan Notokng selalu dilatarbelakangi oleh
sebuah keberhasilan atau peristiwa positif yang layak disyukuri. Notokng
menjadi sarana untuk mengucapkan syukur, memohon keselamatan,
keberhasilan, dan kesehatan di masa yang akan datang.

Ini sejalan dengan pernyataan Sesilia (2021:186) yang menjelaskan
bahwa “penggunaan mantra tolak bala telah menjadi ritual yang sakral dan
turun-temurun yang mereka yakini dan percayai dapat melindungi mereka
dari ancaman marabahaya, malapetaka, dan sakit-penyakit termasuk COVID-
19. Mantra tolak bala berfungsi sebagai media komunikasi untuk mengusir
makhluk halus yang mendatangkan penyakit, bencana, atau malapetaka”.
Keduanya menegaskan bahwa ritual bukan hanya rutinitas sakral, tetapi
sarana komunikasi manusia dengan kekuatan spiritual. Baik Notokng maupun
Tolak Bala berperan sebagai media penghubung antara manusia dengan dunia
gaib, sekaligus wadah ekspresi rasa syukur dan harapan akan keselamatan.

Terdapat ritual adat Notokng yang dilaksanakan juga oleh masyarakat

Dayak Mali di Desa Padi Kaye Kecamatan Batang Tarang Kabupaten



24

Sanggau, yang menjadi perbedaan antara ritual Notokng di Desa Angan
Tembawang dan Desa Padi Kaye yaitu pada saat ritual Notokng dilaksanakan
ada pantang seperti menggunakan minyak parfum, minyak rambut, teriak, dan
perkelahian M. Dirhamsyah, dkk (2022:793). Sedangkan ritual Notokng di
Desa Angan Tembawang pantang yang berlaku adalah masyarakat dilarang
keluar rumah, berkunjung ketempat lain, pergi ke hutan, memetik daun,
ataupun menimbulkan kebisingan. Aturan ini berlaku di seluruh dusun yang
ada di Desa Angan tembawang, yaitu Angan Tutu, Angan Landak, Angan
Limau, Angan Pelanjau, Angan Rampan, Angan Bangka, dan Angan
Tembawang.

M. Dirhamsyah, dkk (2022:793) mengungkapkan kembali bahwa ritual
Notokng tidak hanya terdapat di Desa Angan Tembawang dan Desa Padi
Kaye tetapi juga terdapat di Desa Sidas Kecamatan Sengah Temila
Kabupaten Landak yaitu masyarakat Dayak Kanayatn. Upacara Notokng yang
ada di Desa Sidas yaitu upacara memberi makan para arwah orang-orang
yang dikayau (dibunuh). Pemberian makan ini terkait dengan janji yang wajib
dipenuhi oleh keturunan pengayau sesuai permintaan korban kayau.

Variasi ini menunjukan bahwa meskipun berakar pada tradisi upacara
yang sama, Notokng di tiap wilayah memiliki perbedaan fungsi yaitu sebagai
ungkapan syukur panen padi, sarana menjaga kesakralan, maupun
pemeliharaan hubungan dengan leluhur. Sehingga ritual Notokng dapat
dipahami sebagai manifestasi sistem religi yang fleksibel sekaligus sebagai
mekanisme sosial-budaya untuk memperkuat identitas lokal masyarakat

Dayak.

. Ritual Notokng diwariskan Secara Turun-Temurun

Pelaksanaan Notokng diwariskan secara turun-temurun hanya kepada
keturunan langsung dari Langot. Setelah Langot, tradisi ini diteruskan oleh
Tukul yang berperan sebagai dukun, kemudian diwariskan kepada Be sebagai
generasi ketiga ia merupakan seorang dukun, Ayoi sebagai generasi keempat

yang berperan sebagai wakil temenggung, hingga saat ini dijalankan oleh



25

lorensius Lamat, generasi kelima sekaligus seorang Temenggung di Binua
Angan (Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025).

Warisan ritual ini hanya dapat dilanjutkan oleh mereka yang memiliki
hubungan darah dengan penerus sebelumnya. Apabila kelak tidak ada lagi
keturunan yang bersedia atau mampu melanjutkan ritual Notokng, maka
tengkorak pusaka kampung tersebut akan dikuburkan bersama dengan
penerus terakhir dalam satu liang namun menggunakan peti yang berbeda
(Lorensius Lamat, Wawancara 1 Agustus 2025).

Maka, ritual Notokng bukan hanya tradisi syukur hasil panen, tetapi
juga mekanisme pewarisan nilai budaya, kepemimpinan adat, dan keyakinan
religius. Pewarisan turun-temurun memastikan bahwa kesakralan dan
keaslian ritual tetap terjaga, karena hanya dilakukan oleh kerurunan langsung
dari keturunan pertama yang memulainya. Dan apabila ritual ini tidak
diwujudkan atau diteruskan, masyarakat percaya leluhur akan marah dan akan
mendatangkan bala atau sampar, sehingga hal ini memperlihatkan bahwa
kepercayaan spiritual menjadi perekat sosial yang kuat dan mendorong
masyarakat untuk tetap melestarikannya. Sehingga, Notokng tidak hanya
menjaga keseimbangan identitas budaya Dayak Mali, tetapi juga menegaskan
posisi leluhur sebagai pusat kehidupan spiritual sekaligus sebagai pilar sosial
yang mengikat solidaritas dan kebersamaan dalam komunitas.

Pelaksanaan Notokng yang diwariskan secara turun-temurun kepada
keturunan langsung dari Langot menunjukkan adanya mekanisme pelestarian
adat melalui garis keturunan tertentu. Hal ini sejalan dengan pernyataan
Marselus, Siswandi, & Nur (2023:218) yang menegaskan bahwa kearifan
lokal masyarakat Dayak, seperti upacara Gawai, hanya dapat bertahan apabila
terus dilestarikan dan diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya.

Dengan demikian, baik Notokng maupun Gawai memperlihatkan pola
pewarisan budaya yang menekankan pentingnya regenerasi atau penerus dan
komunitas tradisi sebagai syarat mutlak bagi eksistensi budaya. Bedanya, jika
Notokng diwariskan secara khusus hanya dalam garis keturunan tertentu

untuk menjaga kesakralannya, sedangkan Gawai diwariskan lebih luas



26

kepada seluruh anggota komunitas sebagai bentuk kebersamaan. Namun,
keduanya sama-sama menunjukan bahwa budaya Dayak hanya bisa bertahan
jika generasi muda mau menerima, menjaga, dan meneruskan nilai-nilai serta
simbol yang diwariskan oleh leluhur.

Masyarakat Dayak Mali meyakini bahwa ritual ini merupakan wujud
janji kepada leluhur untuk berbagi atas hasil panen padi. Jika janji tersebut
tidak dipenuhi dan diteruskan, dipercaya leluhur akan marah dan

mendatangkan bala atau sampar (Eleng, Wawancara 1 Agustus 2025).



